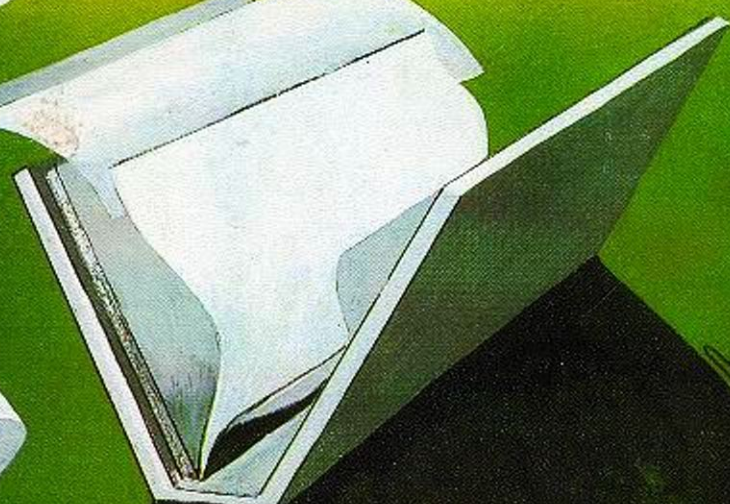


# حَقَائِقٌ وَرَضْيَةٌ

## فِي وِجْهِ شَهَادَتِ مَشَارَةٍ

أُنُورُ الجندي

شَهَادَةٌ



بسم الله الرحمن الرحيم

الطبعة الأولى

١٤١٠ - ١٩٨٩ م

حقوق الطبع محفوظة

دار الصحوة للنشر والتوزيع - القاهرة

ت : ٩٨٧٩٢٤ شارع السرای بالمنيل  
ت : ٦٨٨٠٧١ حدائق حلوان - مدينة الهدى

## ١ - الإسلام: ذاتية متميزة

الإسلام: منهج وليس نظرية: منهج متكامل يستهدف تحقيق إقامة المجتمع الإنساني الرياني المصدر. وما يزال ارتباط الإسلام بمنابعه الأصلية من القرآن والسنّة ونحوه الموثق هو العامل الأول والأكبر الذي يحول دون التحرير والذي يعطيه القدرة على استعادة تشكيل نفسه بعد الأزمات وفي مواجهة التحديات.

ومن هنا فإن المناهج الحديثة القائمة على الفكر المادي تعجز عن استيعاب حقيقة أبعاده، وإن علم الأديان المقارن لا يستطيع أن يعالج الإسلام كبقية الأديان الوضعية؛ لأنّه من صنع البشر، وهو فوق أهواء المذاهب والنظريات والفلسفات. فهو يستمد أصلاته من مصدره الرياني أولًا ويتجاوب في نفس الوقت مع الفطرة والعقل والعلم ولا يتعارض مع الطبيعة البشرية.

\* \* \*

وتتفق مختلف الثقافات والعقائد على أسماء القيم الإنسانية ولكنها تختلف في تفسيرها، فالحرية والعدل والأخلاق والمعرفة والسلام وال الحرب، كل هذه المفاهيم تجد لها في كل فكر مفهوماً متيناً، وتميز نظرة الإسلام لهذه القيم بأنّها نظرة جامعة، قائمة على اعتبار أن الإنسان روح وجسد، وعلى أساس جامع بين العقل والقلب، والدنيا والآخرة، والدين والعلم.

وكذلك بنى الإسلام شخصية جديدة تختلف عن الشخصية التي كانت تعيش في العالم من خلال مفاهيم الفلسفات القيصرية والوثنية وأنشأ أمة المختارة بالتوحيد والإيمان.

وإن أبرز مظاهر أصالة الإسلام إنما تتمثل في أنه يرفض كل عنصر غريب عليه، ومن هنا تخلى النظريّة التي تقول بتطوير الإسلام أو تلقيح الإسلام ..

فإِلَّا سُلْطَانٌ ذَاتٌ مُّتَمِيِّزَةٌ لَّهَا مِنْ عَوَامِلِ الثَّبَاتِ مَا يَكْفِلُ لَهَا اسْتِمْرَارُ الْعَطَاءِ عَلَى  
مَدِيِّ الْعَصُورِ وَالْبَيْنَاتِ مَعَ سَمَاحَةِ التَّغْيِيرِ فِي الْفَرَوْعِ ..

وَلَهُ ذَاتِيَّةٌ ذَاتٌ الطَّابِعُ الْخَاصُّ الَّذِي يُسْتَطِعُ امْتَصَاصُ كُلِّ مَا يُزِيدُهُ قُوَّةً، بَوْنَ  
أَنْ يَخْرُجَهُ عَنْ أَصْنَافِهِ.

\* \* \*

عِقِيدةُ الإِسْلَامِ تُمْتَازُ عَنِ الْعَقَائِدِ الْمُخْتَلِفةِ أَنَّهَا تَجْمِعُ بَيْنَ نُورِ الْعُقْلِ وَأَشْوَاقِ  
الْقَلْبِ. ثُمَّ هي عِقِيدةٌ تَخَاطِبُ الْعُقْلَ بِالْدَلِيلِ وَالْبَرْهَانِ وَتَخَاطِبُ الْقَلْبَ بِالْوَجْدَانِ  
وَالْإِيمَانِ، وَهِيَ إِلَى ذَلِكَ كُلَّ لَا يَتَجَزَّأُ؛ لَأَنَّ الْعُقْلَ وَالْقَلْبَ لَيْسَا إِلَّا جَهَازًا وَاحِدًا.

\* \* \*

إِنَّ القُولَ بِأَنَّ كُلَّ دِينٍ قَابِلٌ لِلتَّطْوِيرِ وَمُلَانِمَةِ الْعَصُورِ فَكَرَّةٌ عَلَمَانِيَّةٌ مُصْدِرُهَا  
الْدِينُ الْبَشَرِيُّ الَّذِي صَنَعَهُ الْإِنْسَانُ وَالَّذِي يَعْجِزُ عَنِ الْعَطَاءِ لِتَغْيِيرِ الزَّمْنِ وَالْبَيْنَةِ.

أَمَّا إِلَّا سُلْطَانٌ ذَاتٌ مُّتَمِيِّزَةٌ لَّهَا مِنْ عَوَامِلِ الثَّبَاتِ مَا يَكْفِلُ لَهَا اسْتِمْرَارُ الْعَطَاءِ  
الْتَّطْوِيرِ، كَذَاءُ الْآمَانَاتِ وَالْحَقْقَوْنِ إِلَى أَصْحَابِهَا وَالتَّزَامُ الْعَدْلَةِ فِي الْقَضَاءِ  
وَالْشَّهَادَةِ، وَالْتَّرَاضِيِّ فِي الْعُقُودِ وَقَعْدِ الْإِجْرَامِ وَسَدِ الدَّرَانِعِ، وَالْمَسْئُولِيَّةِ  
الْخَصْصِيَّةِ.

\* \* \*

لَا يُحِتَّرُ إِلَّا سُلْطَانٌ ذَاتٌ مُّتَمِيِّزَةٌ لَّهَا مِنْ عَوَامِلِ الثَّبَاتِ مَا يَكْفِلُ لَهَا اسْتِمْرَارُ الْعَطَاءِ  
وَهُوَ نَظَامٌ دُنْيَوِيٌّ أَخْرَوِيٌّ، فِي أَنْ وَاحِدٌ، لَا يَنْفَصِلُ فِيهِ الدِّينُ عَنِ الدُّنْيَا وَلَا الْمَجَمِعُ  
عَنِ الشَّرِيعَةِ وَقَدْ حَلَّ إِلَّا سُلْطَانٌ ذَاتٌ مُّتَمِيِّزَةٌ لَّهَا مِنْ عَوَامِلِ الثَّبَاتِ مَا يَكْفِلُ لَهَا اسْتِمْرَارُ الْعَطَاءِ  
الْأَوَّلِيَّ: الْأَخْوَةُ وَالْعَدْلُ الْاجْتَمَاعِيُّ ( إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ) فَهَذِهِ أَجْمَلُ مِبَارَىٰ  
الْعَدْلِ الْاجْتَمَاعِيِّ. وَالثَّانِيَةُ فِرْضُ الزَّكَاةِ عَلَى كُلِّ ذِي مَالٍ وَخَوْلٍ لِلْفَقَرَاءِ أَخْذُهَا  
كَحْقَلٌ لَهُمْ وَلَا يُنْسَدِقُ عَلَيْهِمْ كَحْدَقَةٌ.

ويني القرآن التوازن في كيان الإنسان بالجمع بين العقل والروح وشدد بالنبي عن إفساد الفطرة بال تعاليم الضارة ونبه النفوس إلى ضرر التقليد الأعمى للأباء والقادة وأمر بتقديم الدليل المقنع على كل عقيدة يتقدم بها داع لنحلة.

\* \* \*

ومنذ ظهر الإسلام وكل حدث في العالم قد ارتبط به على نحو من الانحاء .. وقد أثبت الإسلام صلابته واستقلاليته وقدرته على البقاء .. فإنه في كل أزمة دخلها استطاع أن يخرج منها قوياً متنمراً، لم يسقط ولم ينهار ولم تقسد مقوماته وظل محظوظاً بتميزه الخاص في مواجهة الغزو ..

والإسلام لل المسلمين عقيدة وثقافة ولغير المسلمين نظام اجتماعي .. فهو ليس عقيدة أخرى فحسب، ولا أخلاق مجردة.

وقد عنى الإسلام بوضع تعاليمه السياسية والاقتصادية والأخلاقية في صبغة كلية مرنة وأصول عامة، ثم أطلق لكل مجتمع حرية البناء عليها والتفسير والتغريب منها في ضوء تطورات العصر واختلافات البيئة.

والفارق بين الإسلام والأديان الأخرى أن الإسلام هو الذي صنع المجتمع الإسلامي .. بينما صنعت المجتمعات الأخرى أنظمتها.

وقيم الإسلام تتساند وتنتفاع في تنظيم المجتمع فلا يصح تجزئتها أو تفتيتها أو الأخذ بفرع منها دون الآخر، فإن كل فرع منها يؤثر في الآخر ويتأثر به، فبغير التعاليم الأخلاقية يختل النظام الاقتصادي فيما يدعو إليه من تعاون وتكامل.

وهذا فارق عميق بين عالم الإسلام وعالم الغرب الذي يفصل بين القيم.

\* \* \*

والإسلام لم يأت من العبادات إلا ما يفيد الشخص في روحه وجسده .. ولم يغمط حق الجسد ولم ينكر مقتضيات المادة بل اعترف بميول الإنسان وعواطفه

ونظمها له .. ولم يحجر الإسلام على العقل بل جعل له الحكم في الأمور، ولم يبطل حرية البحث بل أطلقها، وجعل السلطان للحجـة والبرهـان.

وأليس في الإسلام سر ولا تناقض، ولا ما يصادم العقل أو الفطرة أو النـزقـ؟  
وقرر الإسلام أن للوجود الإنساني سنـناً لا تتبدل ولا تحـولـ ولا تزالـ عـاملـةـ علىـ  
مقتضـىـ نظامـهاـ المـقرـدـ لهاـ.

والإسلام لا يعارض التـقدـمـ بلـ يـدفعـ إـلـيـ دـفـعاـ .. فـقدـ دـعـاـ إـلـىـ النـظـرـ فيـ مـلـكـوتـ  
الـسـمـوـاتـ وـدـعـاـ إـلـىـ الـعـلـمـ .. وـحـمـلـ عـلـىـ الـجـهـلـ وـالـخـرـافـةـ وـالـكـهـانـةـ وـالـسـحـرـ وـوـضـعـ  
قـانـونـ «ـ لـاـ إـكـرـاءـ فـيـ الدـيـنـ »ـ وـكـفـلـ لـغـيرـ الـمـسـلـمـينـ حـرـيـةـ الـعـقـائـدـ وـحـمـاـيـةـ الـأـمـوـالـ  
وـالـأـعـراـضـ وـالـتـسـامـعـ معـ الـأـخـوـةـ وـالـتـعـاوـنـ.

وـقدـ أـثـبـتـ الـقـرـآنـ أـنـ لـلـاجـتمـاعـ نـوـامـيسـ ثـابـتـةـ قـبـلـ أـنـ يـتـخيـلـهاـ أـعـلـمـ أـهـلـ الـأـرـضـ  
تـخـيـلـاـ «ـ سـنـةـ اللـهـ فـيـ الـذـيـنـ خـلـوـاـ مـنـ قـبـلـ وـلـنـ تـجـدـ لـسـنـةـ اللـهـ تـبـدـيـلاـ »ـ وـقـدـ أـنـ  
الـجـمـاعـاتـ كـالـأـحـيـاءـ لـهـ آـجـالـ لـاـ تـسـتـطـعـ أـنـ تـتـعـادـاـهاـ وـهـذـاـ مـاـ هـدـىـ إـلـيـهـ عـلـمـ  
الـاجـتمـاعـ.

«ـ وـإـلـكـلـ أـمـةـ أـجـلـ فـيـذـاـ جـاءـ أـجـلـهـمـ لـاـ يـسـتـأـخـرـوـنـ سـاعـةـ وـلـاـ يـسـتـقـدـمـوـنـ »ـ ..  
وـالـعـلـمـ فـيـ مـفـهـومـ الـإـسـلـامـ يـذـكـرـ بـالـإـنـفـاقـ وـيـعـاقـبـ الـمـسـلـمـ عـلـىـ كـتـمـانـ الـعـلـمـ .. وـقـدـ  
أـمـرـ الـإـسـلـامـ بـتـعـمـيرـ الـأـرـضـ وـتـنـافـسـ فـيـ الصـنـاعـةـ وـالـفـنـونـ الـمـخـتـلـفةـ.

.. وـإـذـاـ كـانـتـ الـمـسـيـحـيـةـ دـيـنـاـ فـإـلـيـهـ دـيـنـ وـشـرـعـ ..

وـإـذـاـ كـانـتـ الـمـسـيـحـيـةـ تـعـطـيـ مـاـ لـقـيـصـرـ لـقـيـصـرـ وـمـاـ لـلـهـ لـلـهـ،ـ فـإـلـيـهـ يـجـعـلـ الـكـلـ  
لـلـهـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ.

وـقـدـ فـتـحـ الـإـسـلـامـ لـلـنـاسـ بـابـ الـاجـتـهـادـ فـيـ تـفـهـمـ الـحـقـائقـ فـلـمـ يـقـصـرـهـاـ عـلـىـ طـائـفةـ  
مـنـ النـاسـ.ـ وـلـمـ يـخـولـ الـإـسـلـامـ طـائـفةـ مـنـ الـأـمـةـ حـقـ السـيـطـرـةـ عـلـىـ الـأـنـفـادـ فـيـ  
الـاعـقـادـ وـالـمـعـاـمـلـاتـ بـلـ قـرـرـ أـنـ كـلـ اـمـرـىـ بـمـاـ كـسـبـ رـهـىـ.

فإِلَيْهِمْ يُرْفَضُ الوَسِيلَةُ بَيْنَ اللَّهِ وَالنَّاسِ، وَلَا يُرْفَضُ وَاجِبَاتٌ تَزِيدُ عَنِ الطَّاقَةِ،  
وَلَا يُرْضَى بِالْإِسْرَافِ أَوْ غَلَّ الْأَيْدِي فِي الْإِنْفَاقِ.

وَلَقَدْ نَاطَ إِلَيْهِمْ بِكُلِّ إِنْسَانٍ تَبَعَّةُ أَعْمَالِهِ وَلَمْ يَجْعَلْهُ مُسْنَوًّا عَنِ الْأَخْطَاءِ احْدَادٌ  
مِنْ قَبْلِ { كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ } .

وَإِنَّ الإِيمَانَ بِاللَّهِ هُوَ الَّذِي جَنَبَ الْمَعْرِفَةَ إِلَيْهِ مِنَ الْأَنْقَسْمَانِ إِلَى دِينِهِ  
وَعُقْلِيهِ .

وَلَعِلَّ أَقْوَى أَسْبَابِ تَقْدِيمِ الْمُسْلِمِينَ فِي الْعَصْرِ الْأَوَّلِ إِيمَانُهُ بِالْحَقِيقَةِ الَّتِي تَقُولُ:  
اَتْلُبُ الْمَوْتَ تُوَهِّبُ لَكَ الْحَيَاةِ .. فَالْمُسْلِمُ يَعْتَزُ بِإِيمَانِهِ بِاللَّهِ وَلَا يَخْضُعُ لِغَيْرِ سُلْطَانِهِ،  
وَوَيَأْنَفُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِإِنْسَانٍ مِثْلِهِ .

وَإِلَيْهِمْ يُصْنَعُ الرَّجُلُ الْمَثَالِيُّ الَّذِي لَا يَقْهَرُ وَلَا يُغْلِبُ .. وَسُرُّ ذَلِكَ هُوَ إِيمَانُهُ  
بِاللَّهِ وَاحْدَاهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَالْأَمْرُ كُلُّهُ بِيَدِهِ . وَمَنْ شَانَ هَذَا إِيمَانًا أَنْ يَقْدِمَ إِنْسَانٌ  
رُوحَهُ خَالِصَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ .

وَفِي هَذَا يَقُولُ (وَلِفَرْدَ كَانْشُولَ سَمِيَّثَ):

«مَا مِنْ دِينٍ أَسْتَطَاعَ أَنْ يَوْحِيَ إِلَى الْمُتَدِينِ بِهِ شَعُورًا بِالْعِزَّةِ كَالشَّعُورِ الَّذِي  
يُخَامِرُ الْمُسْلِمَ مِنْ غَيْرِ تَكْلُفٍ وَلَا اِصْطِنَاعٍ .. وَإِنَّ الْغَرَبِيَّ لَا يَعْلَمُ أَنْ يَفْهَمَ إِلَيْهِ  
حَقُّ الْفَهْمِ إِلَّا إِذَا أَدْرَكَ أَنَّهُ أَسْلُوبُ حَيَاةِ تَصْبِطُعَ بِهِ مَعِيشَةُ الْمُسْلِمِ ظَاهِرًا وَبِإِيمَانِهِ  
.. وَلَيْسَ مُجْرِدًا أَفْكَارًا وَعِقَائِدًا يَنْاقِشُهَا بِفَكْرِهِ» .

## ٢- حول مفاهيم القرآن الكريم

«ما من نبي من الأنبياء إلا أوتى من الآيات ما على مثله آمن جميع البشر، وإنما كان الذي أوتته وحياً، وإنني لأرجو أن أكون أكثراهم تابعاً يوم القيمة» [حديث شريف] ..

ليس أعظم من منهج القرآن الذي حرر الإنسانية من سذاجة التفسير الكنسي وجفاف المنطق العلمي.

فالوحى الإلهي يقدم الأسلوب والمنهج، وكلهما قائمان على الفطرة، متقبلة لأشواق النفس والروح، وليس هناك أسلوب غيره يمنع هذه الهبة العظمى، يملأ القلب بالسکينة والطمأنينة **﴿أَلَا يَذِكُرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾**.

خاطب القرآن الكريم: الكينونة البشرية، والروح الإنسانية، وحرر الإنسان من سلطان الكهنوت وعبودية الإنسان والوثنية.

\* \* \*

كانت معجزة القرآن: معجزة بيان وفك وذكر وأصالحة (ميراث الأنبياء) فاكتبر ما أعطى الإسلام الفكر والذكر (معرفة قدرة الله واقتدارها قدرها .. وبالبيان والارتفاع فوق طفولة البشرية بالنظرية الشاملة ذات الأبعاد التي ترتبط بالأزل والأبد، وبالدنيا والآخرة، وتستمد نقطة انطلاقها من الله تبارك وتعالى ثم تعود إليه بعد إتمام الجولة).

\* \* \*

إن تحرك الفكر الإسلامي إنما يجري في نطاق القرآن الكريم فإذا خرج عنه وقع الحرج ولا يرفع الحرج حتى يعود إليه بفعل قوة التصحيح القائمة في أعماقه، ولقد كان (التأويل) من أخطر الأسلحة التي استعملت لتفسير النصوص تفسيراً

يخرجها عن مدلولاتها الأصلية إلى مفاهيم منحرفة.

ولقد حذر القرآن المسلمين من هذا الخطر حتى لا يخرج المسلمون عن أصول دينهم الجامعة الواضحة.

وتأثير القرآن في المسلمين لا ينقطع، وفي العرب لا يتوقف، لأنه يتناول المنهج الاجتماعي، والسياسي والتربوي، والقانوني لحياتهم الفردية والاجتماعية.

قدم القرآن الكريم عدداً من القوانين والسنن في أمور المجتمعات والحضارات وقرر ثبات السنن الإلهية وحتميتها وعدم تخلفها.

والسنن تشمل القوانين الطبيعية والكونية في حين يستعملها القرآن الكريم خاصة في سنن التاريخ في ثلاثة مواضع أساسية:

(١) سنن الله في إهلاك المكذبين.

(٢) سنة الله في النصر.

(٣) سنة الله في التمكين للرسل ونصرهم بعد اليأس.

وهذا يعني أن القرآن الكريم يقيم للتاريخ اعتباراً كبيراً فهو حصيلة التجارب الإنسانية الطويلة التي ينبغي أن توجه إليها عناية الإنسان للاستفادة وال عبر واكتشاف السنن التي تحكم تصرفات الناس وسير التاريخ خلال الزمن الطويل.

«وَلَنْ تَجِدَ لِسْتَةَ اللَّهِ تَبَدِيلًا وَلَنْ تَجِدَ لِسْتَةَ اللَّهِ تَحْوِيلًا» ..

\* \* \*

أشار القرآن الكريم إلى الإرادة الحرة للإنسان في ثلاثة وستين موضعاً .. كذلك فقد وضع القرآن المسلم بين حدين: هما الوعد والوعيد .. كما جعل من إرادة الإنسان المحرك الجوهرى للتاريخ الإنساني.

### ٣- إسلام القرآن

إن المسلمين في حاجة إلى أن يعرفوا الفارق العميق بين إسلام القرآن وإسلام الفرق، والمبتدعين والسلبيين.

إسلام القرآن الذي يبحث على الإعداد الإنساني لهذه الحياة القائم على الذاتية وعدم إلغاء الشخصية الفردية.

\* \* \*

ليس الإسلام مذهبًا ولا نظرية ولا ثورة ولا يجوز لكاتب المسلم أن يدخل الإسلام في مقارنة مع الثورات العديدة التي قام بها الإنسان على مر التاريخ.

\* \* \*

إسم الإسلام لا يرتبط بالزمن (زمن معين) ولا بالمكان (مكان معين) ولا بالنصر (جنس معين) ولا بالشخص (فرد معين) وإنما هو مطلق عام.

\* \* \*

يمكن تعريف الإسلام بأنه إعادة لصياغة الإنسان ووضعه في مكانه الصحيح من الكون وإعادته إلى فطرته وطريقه المرسوم لكي يعطي كل ما عنده ويعبر عن شتى طاقاته ويسهم في إعمار الأرض بوصفه مستخلف مسئول أمام الله تبارك وتعالى.

\* \* \*

لقد كانت رسالة الإسلام أعمق حركة من حركات التحرير والتجديد التي عرفها تاريخ الشعوب العربية والإسلامية؛ لأنها بادرت منذ اللحظة الأولى إلى تحرير

الإنسان من رقة الوثنية والتعدد والطاغوت وكل سلطان مارسته العقائد البدائية على المجتمعات القديمة واستقرت مقاليده في طبقة الكهنوت.

وأعلنت مساواة الأجناس البشرية أمام العدل الإلهي وأزالت ضرب التباعد بين الشعوب فلم يقو عرش كسرى أو قيصر على صد تيار التحرر الذي تدفق من جزيرة العرب وتحطم الطبقة الساسانية الفارسية على صخرة المساواة الإسلامية وإنجلترا الاستبداد البيزنطي عن سواحل البحر الأبيض المتوسط.

\* \* \*

إن الإنسان الإسلامي على خلاف الإنسان المسيحي لا ينوه تحت وطأة الخطيئة الأصلية التي تحكم عليه وعلى نفسه بالسوء والفساد.

\* \* \*

يقرر الإسلام ثلا ثلاثة عقائد أساسية:

عقيدة التوحيد - عقيدة الرسالة - عقيدة البعث.

ويقرر أن الحياة بطبعتها ثنائية تقوم على التوازن بين المادة والروح ..

فإذا طفت إحداهما على الأخرى اضطررت وانحرفت ولا استقامة لها إلا إذا استعادت التوازن أو عادت إليه والقلق الذي يشكو منه الكثيرون لا سبب له إلا فقدان هذا التوازن .. وحياة كل منها في عبارة موجزة: «التحرك بين المادة والروح سعيًا إلى إيجاد هذا التوازن».

فالحياة محكمة بنواميس ثابتة تسيرها قوة علوية .. والتوازن يحفظها من التفكك أو الانهيار، هذا التوازن لا يتحقق بغير هذه النواميس الثابتة.

نحن ذرات في هذا الكون العظيم الهائل السائر في طريق يتوازن تفرضه القوة العليا، كل ذرة محكمة بنواميس ثابتة وليس أحد يستطيع أن يخرج هذه النواميس غير الله تبارك وتعالى.

كان المثل الأعلى عند الإغريق هو أن يجعل الدولة نصب عينيه .. أما المثل الأعلى الإسلامي فهو أن يجعل عبادة الله مطمح نظره.

\* \* \*

يرفض الإسلام المغالاة في المحافظة .. وفي التجديد، فكلهما يخرجه عن النطرة وقوانين الحياة الطبيعية التي تجمع بين القديم والجديد والماضي والحاضر، ويقدر الإسلام التوازن بينهما.

الحرية في مفهوم الإسلام تقوم على التحرر من قيد الجهل والخرافة والتقليد.

\* \* \*

إنما ينتصر المسلمون بمعصية عندهم لله .. فإذا استوى المسلمون وغيرهم في المعصية كان لهم الفضل علينا في القراءة.

\* \* \*

هناك مناهج ثلاثة تختلف عن منهج القرآن:  
منهج الكلام والفلسفة ، المنهج العلمي الغربي ، منهج التصوف الفلسفى .

\* \* \*

وضع منهج الإسلام على أساس طلب الغلبة والشوكه والعزوة والعلم ورفض كل قانون يخالف شريعته ونبذ كل سلطة لا يكون القائم بها صاحب الولاية على تنفيذ أحكامه، فالناظر في أصول هذه الديانة ومن يقرأ سورة من كتابها المنزل يحكم حكماً لا ريبة فيه بأن المعتقدين بها لابد أن يكونوا أول أمة حربية في العالم وأن يسبقوا جميع الأمم إلى اختراع الآلات الحربية وإتقان العلوم العسكرية، والتبحر فيما يلزمها من الفنون كالطبيعة والكيمياء وحمل الاتصال والهندسة (محمد عبده).

\* \* \*

تعاليم الإسلام ليست حلولاً للمشاكل بقدر ما هي وقاية من المشاكل.

\* \* \*

قدر الإسلام الرجوع إلى الحق: «ولا يمنعك قضاء قضيته بالأمس هديت فيه إلى رشدك أن ترجع فيه إلى الحق .. فإن الحق قديم والرجوع إلى الحق خير من التمادي في الباطل».

\* \* \*

إن الإسلام روح الأمة وروح الأمة أعظم من روح العصر .. وما روح العصر إلا طانقة من السنن تركها على الزمن أناس مصلحون أو مفسدون.

لقد أخطأ الغربيون عندما تصوروا الإسلام دين عبادة، وجهلوا الحقيقة التي تقرر أن الإسلام حركة اجتماعية، جاء الدين جانباً من جوانبها.

\* \* \*

إن الإسلام كما نص القرآن الكريم ليس بدين جديد، ولكنه الدين الأول الذي أوحاه الله إلى المرسلين الأولين، فإن محمدًا عليه السلام إنما أرسل ليصحح الخطأ الذي طرأ على الأديان والتحريف الذي أصاب الدين الأصلي الذي أرسل الله به المرسلين، والذي أصابه التحريف نتيجة تأويلات نصوص الكتب المقدسة التي خرجم بها عن أصولها، كذلك هناك مانسي أصحاب الأديان وما حرقوها عن الأصل.

\* \* \*

حرم الإسلام التفاضل بالأجناس والأنساب والطبقات وأنكر العصبية وجعل قيمة الإيمان أعلى القيم في الترابط وفي التفاضل.

\* \* \*

**الوسطية الإسلامية هي وسطيات ثلاثة:**

(١) وسطية إقليمية جغرافية، بالنسبة لوقع الإسلام من العالم.

(٢) وسطية ثقافية وحضارية وتجارية وسياسية.

(٣) وسطية سلوكية قائمة على التعادل أو التوازن الاجتماعي بين الفرد والمجتمع ، وبين المادة والروح، والدين والدولة ، والدنيا والآخرة.

\* \* \*

## ٤- حول مفهوم الإسلام والأديان

(دين الله واحد وشرائع الأنبياء مختلفة) ..

تلك حقيقة جديرة بأن نتدبرها ونفقها، حتى لا تخدعنا كلمات المستشرقين والمبشرين، الذين يقولون إن في القرآن تشابهاً مما ورد في التوراة والإنجيل؛ ذلك لأن مصدر الدين واحد وإن هذه الكتب في متنزليها كانت من عند الله ثم لم يحفظ أهلها نصوصها سليمة من التحريف، ومع ذلك فقد بقيت خطوطها عامة قائمة.

جاءت الأديان السماوية قبل الإسلام لبيئة معينة أو عصر معين، ومع مرور القرنين والأعصار .. ولما تقتضيه طبيعة ترقى الإنسان، كان لابد من نسخ تلك الأديان واحداً بعد آخر لتتلائم مع عقلية الإنسان المترقبة .. وهي في أساسها جميعاً دعوة للتوحيد، غير أن هذه الأديان التي يسلم بعضها إلى بعض، وتتعهد بأن تؤمن بالدين الخاتم متى جاء لم تثبت أن تحولت إلى قوميات وانحرفت عن طريقها المرسوم الذي يقتضي منها أن تسلم نفسها لما بعدها .. فرفضت اليهودية المسيحية، ورفضت المسيحية الإسلام.

\* \* \*

إن القول بالتشيّط والتعدد، عقيدة يبقى العقل حيالها حائراً .. ولا يستطيع النفاذ إليها وهو أمر لا يتصوره الخاطر .. وقد وقفت حجر عثرة لدى العقول وحالات كثيرة دون اعتمادها، أو عن استمرار من أحد على القول بها، وعلى العكس من ذلك جاءت عقيدة الإسلام مطابقة للفطرة والعلم، لأنها تقوم على التوحيد الخالص.

\* \* \*

فشل التجربة مع أبناء إسرائيل فنقل الله الملك والنبوة إلى أبناء إسماعيل وكشف عن أنبني إسرائيل عجزوا عن حمل الأمانة وأفسدوا في الأرض.

وأعطى الله تبارك وتعالى الرسالة للعرب وكلفهم بأمرين:

(١) القيام على أمر الله بالرحمة والعدل في الخلق.

(٢) تأييد الحق، ويدل النفس والمال في سبيل إعلاء كلمة الله..

وسيظل المسلمون هم حملة الأمانة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها .. ولا عبرة بأن أمماً الآن قد استغلت على المسلمين واحتلت بلادهم .. فإن ذلك إنما وقع بعد أن تركوا الإسلام وقوى ومضى عليه ألف عام .. وهذا وضع مؤقت حدث سينقلب عليه المسلمون وإن ينال منهم إلا بقدر ما يعطيه التحدي على المواجهة مرة أخرى.

\* \* \*

إن فكرة حرية العقيدة لها في الإسلام مفهوم يختلف عن المفهوم الغربي تماماً. فما دام الإنسان قد ارتضى الإسلام ديناً فإنه أصبح ملتزماً به، لا يخرج عنه، ولا يجوز له أن يدعوه إلى مفهوم يختلف معه تحت دعوى حرية العقيدة.

ومعنى هذا أنه ليس من حق الإنسان إذا أسلم وأعلن إسلامه أن يبدل عقيدته.

وهناك من يلتمس من فكرة حرية العقيدة الدفاع عن حق المرتدين من الملحدين والماركسيين والبهائيين وغيرهم في حرية النشاط العلني في الدعوة إلى أفكار مضادة للإسلام .. وأن ما جاء في الآية الكريمة **«إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا...»** فقد كان بالنسبة لما هو قبل البعثة المحمدية أما فيما بعدها فقد تحدد شكل الإيمان تحديداً نهائياً.

\* \* \*

## ٥- تكامل مفهوم المعرفة الإسلامية

وسع الإسلام أفق المعرفة فلم يجعله قاصراً على المرئيات وحدها، ولكن جعله جاماً بين ما يوجد في عالم الشهادة وما يوجد في عالم الغيب وجعل مصادر المعرفة في عالم الشهادة: السمع والبصر والتفكير (الفؤاد) .. وفي عالم الغيب النبوة والوحى.

ولا يرى الإسلام في مفهوم الإيمان مفهوماً مضاداً لمفهوم المعرفة كما هو الحال في الأديان الأخرى، ويرفض الإسلام الاقتصار على مفهوم المعرفة القائم على الحس والتجربة وحدهما، بل يضيف إليه علمًا آخر جاء به النبي ﷺ عن طريق الوحي وسجله القرآن وفيه كل ما يتصل بعالم الغيب والأخرة والجزاء وجعل الإيمان بالغيب شرطاً أساسياً من شروط تعاملاً مع الإسلام.

وبذلك أقام الإسلام منهجاً جديداً للمعرفة ومتكاملاً على أساس ترابط الوجود والفكر، والعالم المحسوس وعالم الغيب، والوحى والعقل.

\* \* \*

تقوم نظرية المعرفة عند التجربيين على الحس، وعند التقليديين على العقل، وعند الصوفية على النون أو الحدس.

غير أن القرآن وضع أساس المعرفة واستوعب طرق المعرفة جميعاً، وجعل منها كلّاً متكاملاً غير قابل للتمزق، ووضع القرآن أساس المعرفة على أساس الكم والكيف والمادة والروح، والغاية والسبب، وربط القرآن بين الحواس والعقل والوجود، ووضع أهم القواعد التي تحفظ العقل من الزيف، وهو عدم تجاوز الحد، وأن الغيب فوق طاقة العقل ومقدراته، كما دعا إلى التقدير والتقرير، وعدم الت怱ل في الحصول على النتائج، قبل استكمال البحث والموازنة والاستقراء، ودعا إلى

التخصص قبل البحث وعدم المكابرة، والعناد، ودعا إلى المواجهة والمعاودة والاستمساك بالحق والبعد عن الغرور والجهر بالحق والدفاع عنه.

\* \* \*

وأبرز مظاهر العقل الإسلامي تتمثل في تكامله وواقعيته الصادقة .. أما العقل الأوروبي فإنه لا يستطيع أن ينظر نظرة كاملة للأبعاد المختلفة للأمور ويقتصر نفسه على ناحية واحدة.

فإِلَسْلَامُ يَمْثُلُ النَّظِيرَ الْمُتَكَامِلَ فِي أَبْعَادِهَا الرُّوحِيَّةِ وَالْمَادِيَّةِ وَالْعُقْلِيَّةِ، وَتَرَابِطُ الْخَلْقِ مَعَ الْعِيْدَةِ وَالْعِلْمِ مَعَ الدِّينِ، وَيُرِيدُ إِلَسْلَامُ بَيْنَ الْأَرْضِ وَالسَّمَاءِ وَالْمَطْلُقِ وَالنَّسْبِيِّ وَالزَّمْنِيِّ وَالرَّوْحِيِّ وَاللَّانْهَانِيِّ وَالْمَحْبُودِ .. وَيُرِيدُ بَيْنَ فَنَاءِ الدُّنْيَا وَخَلْوَةِ الْآخِرَةِ.

ويقدر الإسلام أن الدائرة لا تتم إلا بالتقاء القوسين: الروح والمادة، والفرد والجماعة، والعقل والقلب، كما تتم الدائرة الكهربائية بالسالب والوجب معاً في وقت واحد، وإن بدا في الظاهر أنها متضادان حيث يخرج الضوء وتظهر الطاقة، إن التقاء السالب والوجب ليس تضاداً ولكن تكامل، وليس التقائهما يحدث الصراع أو الصدام بل على العكس يكمل دائرة التكامل.

وهذا هو الفارق الواسع العميق بين الفكر الغربي والإسلام، ومن هذا التكامل تتبع نظرة المسلم إلى الحياة وهي نظرة تحمل مفاهيم الانسجام والتواافق بينه وبين الإنسان والطبيعة، لأنه يعبد إلهًا واحدًا هو الله تبارك وتعالى خالق كل شيء، ومن ثم أصبح المسلم بهذا الفهم محرراً من العقبات والقيود، متعاطفاً في حركاته مع حركة الوجود كله يمارس وجوده في تعاطف وتعاون بين عناصر هذا الوجود. وهذه النظرة تختلف عن نظرة الإنسان في الغرب إلى الحياة وهي نظرة قائمة على الصراع مع الطبيعة والمجتمع قوامها الشك واليأس.

\* \* \*

هل يقر الإسلام مفهوم الجبرية التي تقول بها الفلسفات الحديثة إن دعوى الجبرية تستهدف أن يسلب من الإنسان حرية الإرادة والاختيار، حتى تجعل المسئولية على المجتمع، وهذا مفهوم لا يقره الإسلام، الواقع أن حرية الإرادة في الإنسان هي منطلقه الحقيقي ومصدر مسؤوليته في الآخرة، ولقد حاول التغريب تجديد هذه الأفكار في محيط الإسلام وتصدى الشاعر محمد إقبال لذلك فقال:

إن الذات الإنسانية في صراعها مع العالم الطبيعي يمكنها أن تبلغ منزلة الاختيار إذا هي قهرت كل الصعاب، وإن الذات نفسها فيها اختيار وجبر ولكنها إذا قاربت الذات المطلقة وهي الله تبارك وتعالى نالت الحرية كاملة والحياة جهاد لتحصيل الاختيار ومقصد الذات أن تبلغ الاختيار بجهادها.

وقد حاول بعض المستشرقين الادعاء بأن بعض آيات القرآن تحمل مفهوم الجبرية ولكن ذلك كله كان باطلأ.

فإن مفهوم الإسلام كان واضحًا جليًّا في أن الله تبارك وتعالى وحده هو الخالق وإليه ينسب خلق الأشياء من العدم، أما العقل والصنع والعمل فقد نسب إلى الإنسان في القرآن والإنسان يتصرف وسطاً بين جبر واختيار، وقد دعا القرآن الإنسان إلى تسخير ما خلق الله من مادة في هذا الكون، والخلق مجبورون في كيفية خلتهم «اللون، الحجم، العطاء المادي»، مجبورون في مواجهة الأحداث كالموت والزلزال والألام والآحزان ولكن الخلق ليسوا مجبورين بل مختارين في أمر السعي في الحياة إلى العلم والقوة والفن عن طريق العمل والكسب، وقد دعا الله تبارك وتعالى الإنسان إلى العمل وتغيير واقعه «**قُلْ أَعْمَلُوا**» «**فَإِنْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَقُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ**» كما دعا إلى العلم والفهم والنظر والتفكير والتأمل وقد حرضه الحق تبارك وتعالى على مغایلة الطبيعة، كذلك فقد حرد الإسلام المسلم من الشعور بالوضاعة والذنب الناشئ من عقائد الخطبية الأولى وغيرها.

\* \* \*

كذلك فإن الإسلام يقدر أن (الصدفة) معتنعة وأن أمور الحياة تتم بتقدير الله تبارك وتعالى ولا شيء يفلت من الرقابة والإحکام **(إلا لِهِ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ)** ذلك أن القول بالصدفة مما لا يقبله العقل: لأن الصدفة لو خلقت رجلاً فرداً فليس من العقول أن تخلق له أنسنة لها صفاتها الخاصة بحيث تتحدد معه في الجنس وتختلف معه في اللون حتى إذا التقى ذلك اللقاء الخاص وجد ذلك النسل.

وهل هناك صدفة في هذا الكون العظيم المنظم الدقيق ليه ونهاره، شمسه وقمره، صيفه وشتائه، وتوقيته العجيب الدقيق المستمر **(إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ أَعْلَمُ**  
**وَالْأَرْضُ أَن تَرْوَلَا)**.

\* \* \*

كذلك فإن مفهوم القضاء والقدر لا يؤخذ من كتب الصوفية المتأخرین ولا من كتب المعتزلة وعلماء الكلام، وإنما يؤخذ من القرآن نفسه، وليس صحيحاً بأن المسلمين قبلوا عقيدة الجبر واستسلموا لكل ما هو مقدر عليهم فكان ذلك سبب عجزهم عن التقدم، وهذه آراء ظهرت في عصور الضعف.

\* \* \*

ولابد أن نعرض هنا للدعوة المثار إلى ما يسمى العقلانية .. ونقول: إن الدعوة إلى العقل عرفها المسلمون صادرة من القرآن الكريم نفسه، فالعقل مصدر التكليف، ولكن الخطير هو في المقالة في الدعوة إلى العقلانية ومحاولتها فرضها أسلوباً وحيداً للحياة والتفكير بحيث تنكر المعرفة كل الأسلوب والوسائل الأخرى.

ذلك لأن نظرية الإسلام نظرية جامدة بين العقل والوجдан، أما اندفاع الغرب في العصر الحديث إلى التحiz للعقلانية فإن ذلك إنما جاء كرد فعل عن مرحلة سابقة كان الغرب فيها قد اشتبط في التعامل مع الرهبانية والعاطفة والحدس، وقد جات موجة العقلانية نتيجة لظهور الكشوف الخاصة بالقوانين الطبيعية ولكنها مع الأسف أصبحت منطلقاً للنظرية المادية، ولكن الإسلام يؤمن بالمفهوم الجامع:

القائم على التوازن بين الحس والعقل وبين الروح والمادة .. وقد عرف المسلمون من قبل مفهوم الحس والعقل ومفهوم التجربة ولكنهم لم يذهبوا مذهب الغرب في إعلاء العلم أو تقديس العقل.

إن مفهوم عقلانية المعرفة تدعو إلى التحرر من التعصب ومن التقليد ومن الوثنية والغرابة، ولكنه لا يدعو لإنكار جوانب أخرى من المعنويات والروحية وعالم الغيب ومفهوم الوحي.

ويجب أن لا تحجب العاطفة أو الوجدان أو الروح ذلك الجانب الأساسي في الإنسان .. وعلى الوجدان والعقل معاً أن يتحرر كأن في إطار الوحي.. والعقل قادر على العطاء في المجالات العلمية إذا تحرك في ضوء من نور الوحي.

ومن حق العقل أن يجتهد ما شاء الاجتهاد فيما يعرض له من أمور تحتاج إلى الفهم، غير أنه ليس من قدرته ولا من حقه أن يستقل في حركته تلك وإنما عليه أن يهتدى فيها بهدى الله تبارك وتعالى.

\* \* \*

وبالجملة فقد وضع القرآن أساس قانون المعرفة واستوعب طرق وسائل المعرفة جميعها وجعل منها كلّاً متكاملاً غير قابل للتمزيق.

وتقع نظرية المعرفة في القرآن على أساس التعادل والتكميل بين الكم والكيف والمادة والروح والغاية والسبب .. وقد ربط القرآن بين الحواس والعقل والوجدان .. فالقرآن يدعو إلى استعمال الحواس وخاصة السمع والبصر ولكن الحواس لا تغنى بحدها ما لم نستعين بالبصيرة الملمحة والعقل الراجح.

\* \* \*

## ٦- حول مفاهيم النظام السياسي الإسلامي

إن المجتمع الإسلامي لم يولد تحت ضغط ظروف جغرافية بل تلبية لنداء فكرة التوحيد الخالص، ولذلك فإن المسلم لا يستطيع أن يندمج في أي رابطة ما تقدم له أي أخوة غير الأخوة الإسلامية.

### \* أخوة إسلامية:

إن الإسلام هو الذي منح شعوبه تلك القوة التي صارت قوة الأكاسرة والقياصرة ودول الحروب الصليبية والاستعمار، ولقد حمت قوة الإسلام مجتمعها بمبادئها التي تدين بها ولم تعتمد مبادئ خصومها.

لقد وضع الإسلام للناس منهاجاً كاملاً للحياة ولم يفرض هذا المنهج فرضاً على الأمم المفتوحة بل ترك للناس أن يأخذوا به إذا أرادوا وهم قد أخذوه مقتنيين بصلاحيته دون إكراه.

ومنذ أن شكل الإسلام لونه المعين على خريطة العالم: عالم مستقل له طابعه المقرر « صِيَّفَةُ اللَّهِ وَمَنْ أَخْسَنَ مِنْ اللَّهِ صِيَّفَةً » ومنهجه المتجدد بالتوحيد والإيمان والأخلاق والشريعة، ومنذ ذلك اليوم أصبح للمسلمين قبلتهم الواحدة التي لم يحيدوا عنها تهوي إليها أنفتهم وقلوبهم بالإيمان والفكر والنظر ولم يكن لهم بعدها منذ ذلك اليوم وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها قبلة أخرى، وما تزال الكعبة المشرفة وستظل مركز الدائرة في أرض الإسلام.

\* \* \*

قبل أن يمر قرن واحد على الهجرة كان الإسلام قد دعم العالم القديم المعروف في آسيا وأفريقيا وبعض أوروبا ديناً ولغة ودولة وحضارة.

إن الامبراطورية الرومانية قد نشأت في مدي عشرة قرون ثم سقطت في أثناء عدد قليل من السنين ثم نسيت لفتها وانقرض دينها وضاعت حضارتها، أما الإسلام فقد ذهبت دولته السياسية ولكن الإسلام بقي ديناً ولغة وحضارة إلى اليوم برغم كل مقاومة قامت في وجهه.

\* \* \*

رفض النظام الإسلامي الأنظمة السياسية السابقة ووجه هجومه إلى النظام القيصري والكسروي وأعلن أنه لا ملك إلا لله .. ورفض الإسلام نظام كسرى وقيصر وفرعون .. ورفض عقيدة الحق الإلهي التي كانت الملوك تحكم بموجبها .. ورفض النظام الطبيعي الثابت، الطبيعة لا تخرج عن حدودها والعبيد هم العبيد.

رفض الإسلام: هذه القيصرية الرومانية البيزنطية، الكسروية، الفارسية، الفرعونية المصرية، التي تقول بأن ذات الامبراطور مقدسة إلهية فوق مستوى البشر فهو في نظر رعيته إليها لا يقترب الفرد من حضرته إلا ساجداً.

ولقد أخرج قادتها الخلافة من بيت النبوة حتى لا تجتمع النبوة والخلافة في شخص واحد ولا في بيت واحد، فلم يكن النظام الظبقي عمارها. إن الفتنة المتميزة التي استثارت بالقرار الحاسم في اختيار الخليفة هي المهاجرون الأوائل والبدريون وعلى رأسهم العشرة المبشرون بالجنة، وكان شرف هذه الفتنة نابعاً من البلاء والسبق في نشر الإسلام وتأسيس الدولة لا من نظام طبقي أو أصل عرقي أو نعمة قبلية أو ثروة كبيرة.

لقد وضع الإسلام مفهوماً للشرف يختلف عن مفهومه في الجاهلية.

\* \* \*

يقول القاضي عبد الجبار في كتاب (تبني دلائل النبوة):

عندما بلغ أهل اليمن والبحرين وعمان نبا اختيار النبي للرفيق الأعلى سالوا عن

نوع نظام الحكم وعن الرجل الذي ولـي السلطة في المدينة فقالوا لـعمال رسول الله: هذا الذي بايـعـه الناس بعد رسول الله: ابنه أو أخوه فـقـيلـ لهم: لا، قالـوا: فـاتـرـبـ الناس منهـ. قـيلـ فـما شـائـنـهمـ؟ قـيلـ: اخـتـارـوا أخـيرـهمـ فـأـمـرـوهـ عـلـيـهـمـ. قالـوا: لـنـ يـزـالـواـ بـخـيرـ ما صـنـعواـ هـذـاـ.

\* \* \*

إذا كان الإسلام يأخذ بمبدأ الشورى فإنه ليس من صواب الرأي ما يظنه البعض من أن هذا المبدأ ينطوي على الأخذ بمبدأ (سيادة الأمة) إذ أنها غربية الأصل، إذ لا يصح القول بأن التشريع في الإسلام هو التعبير عن إرادة الأمة التي تجد غالبية أفرادها في هذا العصر مسلمين اسمًا فحسب، ذلك أن التشريع في الإسلام إنما هو تعبير عن تطبيق أحكام القرآن الكريم.

\* \* \*

## ٧- حقائق في النفس والالتزام الأخلاقي

إن أساس حرية الاختيار في الإسلام يقع على الافتراض بأن الأصل في الإنسان الخير على خلاف ما تقول به النصرانية وغيرها من أن الإنسان خلق خاطئاً وخلافه ما جاءت به التعاليم الهندوسية من أن الإنسان كان في أول أمره دنساً فهو من أجل ذلك محمول على أن يتخبط في سلسلة من التقمص نحو هدف الأقصى من الكمال، كما يقر القرآن أن الإنسان خلق طاهراً وخلق تماماً.

\* \* \*

لقد أعطى الإسلام النفس المسلمة المشينة السوية: « لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ » فحملها المسئولية الكاملة بعد أن أثار لها الطريق وحدد لها الأمر، يجعل مسئولية الإنسان في حدود عمله.

ودعا الجسد إلى التوسط وعدم المغالاة في إشباع الغرائز وذلك في إطار تشرف على تنسيق النفس صاحبة المسئولية بين جسد يبحث عن الإشباع الغريزي بمتطلباته البيولوجية وروح من الله ترمز إلى التسامي من خلال آفاق متجاورة للاستهلاك.

\* \* \*

إن الإسلام يرفض بدعة (اللامتنمي) فهي دعوة الصانعين والثانهين، لأنها تستهدف الهروب من كل مسئوليات الفرد والإفلات من كل القيم وهم يسمونها (موقف) ويدعونها وجودية وتعبيرأ عن الذات.

إن الشخصية الإسلامية لا تنكر الصراع الداخلي ولكنها تتجو دانماً من

التمزق والتخلل .. فهي شخصية منتعة بكل ما تحمل الكلمة، ملتزمة بكل ما احتواه فكرها وضميرها من عقيدة ربانية وال المسلم الملتزم يسترخص كل كل شيء في سبيل الدفاع عن عقيدته.

\* \* \*

مع الإيمان بالله تبارك وتعالى تجد النفس أمنها وسكيتها، وتجد الحماية من نعاصي الشخصية فليس أخطر على الفرد من توزع الفكر.  
ولا يأتي انقسام الشخصية إلا نتيجة تغليب حياة الروح بالجود على المتعة الحسية أو تغليب حياة الجسد والاسترسال مع الشهوات والإقبال على اللذات المادية.  
وإلا إسلام ينظم العلاقة بين الروح والجسد على نحو لا تقوم معه عقد نفسية أو انقسام أو تمزق.

\* \* \*

## ٨- حول صاغيهم العلم في الإسلام

المسلمون هم الذين وضعوا المنهج التجريبي بشهادة بريغولت ودرابر وبيكون. وقد سبق ابن خلدون: سميث وهيجل، وسبق المعربي دانتي .. وابن مسكوني سبق دارون، والطربوشي سبق ميكافيلي.

ولقد أنكر الغرب أثر المسلمين في بناء الحضارة والعلم ثلاثة سنتاً. ولقد قدم ابن الهيثم (أرجانو) علمياً جديداً هو منهج الاستقراء والتجربة الذي صاغه من بعد (فرنسيس بيكون) هذا المنهج الإسلامي الذي أقام طب ابن سينا ورياضيات الخوارزمي، وبصريات ابن الهيثم وكيمياء جابر.

\* \* \*

لقد أعطى المسلمون أوروبا المنهج التجريبي الذي أحياها، فلما عادت أوروبا أعطت المسلمين المنهج الأرسطي القديم لتميّتهم، فأخذ المسلمين منهجه أرسطو فعزلهم عن حقيقة الإسلام التي أقامها المنهج التجريبي حين رفض منهجه أرسطو ثم رفضه الأوروبيون ونقدوه بما نقدوه به المسلمين.

ولكن الأوروبيين الذين اقتبسوا الطم الاستدلالي من المسلمين فكان سبق ارتقائهم ربوا المسلمين إلى المنهج الأرسطي ليستعينوا به على إقناعهم بكل ما يريدون من السوء بهم من حيث لا يشعرون بردّهم إليه.

\* \* \*

غير أن الإسلام يقرر أن التقدم العلمي والتكنولوجي لا يتعارض مع الإسلام ولا يغنى عن الدين ولابد له من ضوابط من العقيدة والشريعة والأخلاق. ويفرق الإسلام بين المعارف الجوهرية والمعارف غير الجوهرية التي ليس لها قيمة إلا أن تكون للزينة فقط.

\* \* \*

إن العلم سوف يعجز عن القضاء على الدين، فقد عاش العلم والدين أجيالاً متباورين، بل إن الحقيقة التي تبدو الآن واضحة أن العلم سوف ينفك الدين: الدين الحق.

ليس من مهمة الدين تفسير ظواهر الكون ولكنه يضع الإطار الأخلاقي للحياة ويرسم منهج العلاقات بين الله (تبارك وتعالى) والإنسان وبين الإنسان والمجتمع والإسلام هو الذي أقام للعلم منهجه ومنطلقه من حرية البحث ومراجحة التفكير والتسامح الديني وهو الذي قدم المنهج التجريبي.

ومن هنا فإن أي حديث عن الصراع بين العلم والدين فهو أمر وافد من غير أنفينا ومحيط غير محيطنا .. وهو يمثل تحديات لم يعرفها الإسلام في تاريخه ولا مجتمعه.

ويخطو العلم اليوم خطوات ثابتة نحو الإيمان بالله والاعتراف بعالم الغيب والتحرر من الفلسفات المادية.

وقد وردت مادة (العلم) في القرآن ٨٦٠ مرة وكانت أول كلمة نزلت على النبي ﷺ هي «اقرأ» وقد أقسم الله تبارك وتعالى بالقلم وما يسطرون وقد أطلقت كلمة العلم في الإسلام دون أن تختص نوعاً معيناً.

\* \* \*

ويفرق الإسلام بين العلم التجريبي وبين ما يطلق عليه العلوم الاجتماعية والإنسانية التي لا يمكن أن تكون بمثابة علم، فالإنسان أساساً لا يخضع لقوانين المادة، لأنَّه مقام من روح وجسد، فليس مادة خالصة، كذلك فإن هذه المقررات التي تسمى بالعلوم الاجتماعية هي ليست قوانين حقيقة ولكنها بمثابة فروض ووجهات نظر.

فمشاعر الإنسان وعواطفه مما يصعب إخضاعها لقوانين التي أخضعت لها

إن العلم سوف يعجز عن القضاء على الدين، فقد عاش العلم والدين أجيالاً متباورين، بل إن الحقيقة التي تبدو الآن واضحة أن العلم سوف ينفك الدين: الدين الحق.

ليس من مهمة الدين تفسير ظواهر الكون ولكنه يضع الإطار الأخلاقي للحياة ويرسم منهج العلاقات بين الله (تبارك وتعالى) والإنسان وبين الإنسان والمجتمع والإسلام هو الذي أقام للعلم منهجه ومنطلقه من حرية البحث ومراجحة التفكير والتسامح الديني وهو الذي قدم المنهج التجريبي.

ومن هنا فإن أي حديث عن الصراع بين العلم والدين فهو أمر وافد من غير أنفينا ومحيط غير محيطنا .. وهو يمثل تحديات لم يعرفها الإسلام في تاريخه ولا مجتمعه.

ويخطو العلم اليوم خطوات ثابتة نحو الإيمان بالله والاعتراف بعالم الغيب والتحرر من الفلسفات المادية.

وقد وردت مادة (العلم) في القرآن ٨٦٠ مرة وكانت أول كلمة نزلت على النبي ﷺ هي «اقرأ» وقد أقسم الله تبارك وتعالى بالقلم وما يسطرون وقد أطلقت كلمة العلم في الإسلام دون أن تختص نوعاً معيناً.

\* \* \*

ويفرق الإسلام بين العلم التجريبي وبين ما يطلق عليه العلوم الاجتماعية والإنسانية التي لا يمكن أن تكون بمثابة علم، فالإنسان أساساً لا يخضع لقوانين المادة، لأنَّه مقام من روح وجسد، فليس مادة خالصة، كذلك فإن هذه المقررات التي تسمى بالعلوم الاجتماعية هي ليست قوانين حقيقة ولكنها بمثابة فروض ووجهات نظر.

فمشاعر الإنسان وعواطفه مما يصعب إخضاعها لقوانين التي أخضعت لها

## ٩ - حول مفاهيم الإنسان

وقف الإسلام أمام (الإنسان) موقفاً مخالفًا ل موقف الفلسفات الوضعية .. أقام الإسلام هذا الموقف على أساس تكريم الإنسان بوضعه موضع الاستخلاف في الأرض والنظر إليه من خلال طبيعته الأصلية الجامدة بين الروح والجسم، والعقل والقلب، بوصفه كياناً متكاملاً وبذلك أقر رغباته المادية كلها وأباحها له دون أن يقيدها إلا بضوابط قصد بها حماية الإنسان نفسه عن الانهيار والتدمير وحتى يكون قادراً على أداء رسالته ومواجهة تحدياته دون أن يضعف أو يتحطم وجعل سعيه في الحياة مرتبطاً بالجزاء في الآخرة، وأعطاه المسؤولية الفردية والالتزام الأخلاقي لكي يواجه العالم من منطلق الكرامة وجعل مسيرته كلها خالصة لله تبارك وتعالى.

\* \* \*

والإنسان روح وعقل، وجسد ونفس، ولا ريب أن التفسيرات التي تتناوله من جانب واحد هو جانب الجسد وحده أو الروح وحدها، هي تفسيرات خاطئة، وكذلك تفسيره من جانب الطعام أو الجنس أو البيئة هي تفسيرات جزئية انشطارية لا تصل إلى الحقيقة التي لا تتشكل إلا من خلال منهج واحد متكامل هو منهج الإسلام الذي نظر إلى الإنسان من جميع جوانبه وربط بين مختلف القوى فيه، موازن بينها.

والإنسان ثابت الجوهر متغير الصورة. والشريعة تمثل الجانب الثابت .. أما الجانب المتغير فيمثله الاحتكاك بين العقل والكون.

\* \* \*

الفن الإسلام الفكرة القديمة التي كانت تقول: إن هناك صراعاً بين الجسم

والروح، وأعلن أن الجسم والروح متكاملان، وبذلك أسقط مفهوم الرهبانية القائمة على الرياضة العنيفة وتدمير الجسد من أجل تحقيق الصفاء الروحي.

أقر الإسلام تكامل الروح والجسد ونظر إلى الإنسان نظرة متكاملة وكرمهما معاً، ودعا إلى الاهتمام بالجسم من حيث النظافة وجعل الطهارة دليل الإيمان ودعا إلى طهارة القلب وجمع بين النظافة والطهارة والزينة وربط بين الدنيا والآخرة «**رَبَّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ**» واستعاد من الجوع والفقر وجعل دعوة المسلمين إلى العفو والعافية في الدين والدنيا والآخرة.

\* \* \*

قرر الإسلام أن الإنسان مستخلف في الأرض، وهو مسئول ومحاسب وأن الإسلام يقوم على أساس تعاليم اجتماعية وأخلاقية تطبع الحياة والحركة في مجال الإنسان الفرد والإنسان الموجود في إطار المجتمع وقد قرر الإسلام نسباً وضوابط في مختلف جوانب الحياة وقيمها وجعل لها سلماً وأسبقيات، وخاصة في مجال العمل والمعرفة والمال والقوة والعبادة.

\* \* \*

يعطي الإسلام أهمية كبرى للإنسان كفرد في مجتمع، ويؤكد حاجته إلى التقدم المستمر، ولذلك يحرر طاقاته الخلاقة كلها: فكرية وخلقية وعملية، لتنطلق في خدمة تقدمه كإنسان، وفي خدمة المجتمع ككل دون السماح لعائق ما أن يقف في وجهه، ولا سيما العائق الطبيعي الذي يحكم على الإنسان باعتبار الطبقة الاجتماعية التي ينتمي إليها لا على أساس مواهبه وقدراته ومدى ما يمكن أن يقدم للمجتمع من خدمات.

\* \* \*

تكامل الشخصية الإنسانية في الإسلام على نحو لا تصل إليه الفلسفات فتجد

كل قوة من قواها النظرية مجالاً يتتسق مع مجالات قواها الأخرى، فمن ثم لا تهدر قوة من تلك القوى ولا تتعالى على غيرها .. وهذه علاقة صدق على وحدة المصدر.

فَاللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى هُوَ وَاسِعُ الشَّرِيعَةِ بِمَعْنَاهَا الشَّامِلُ لِلْعِقِيدَةِ وَالْأَخْلَاقِ وَالسُّلُوكِ مِنْ أَسْسِ الدِّينِ فَهُوَ جَلَ شَأنَهُ بَارِئُ الْشَّخْصِيَّةِ الْإِنْسَانِيَّةِ وَخَالِقُ نَزَعَاتِهِ وَقَوَافِلِهِ الْمُخْتَلِفةِ.

ومن مقومات الشخصية أن الإنسان مسؤول عن نفسه مسؤولية كاملة فلا يحاسب الإنسان عن عمل غيره، ذلك أن كل نفس بما كسبت رهينة، ومنها بذلك النفس والتنفس لله إيماناً بالجزاء في الدار الآخرة وقد صاغت العقيدة الإسلامية نفوس معتقداتها متحركة من كل تبعية إلا الله تبارك وتعالى فيما أمر به وإيثار ما يطلب الشرع لا الهوى وتطويع الحياة للدين لا تطويق الدين للحياة.

كذلك فإن المثل الأعلى للشخصية الإسلامية هو النبي محمد ﷺ الذي كان خلقه القرآن.

﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ .

\* \* \*

## ١ - حول مفاهيم النفس والروح

يختلف مفهوم الإسلام عن مفهوم النظريات الواقفة، فالنفس في القرآن تعني ذات الإنسان بكل ما فيه (وقد وردت في القرآن في ٢٩٥ موضعًا) .. إنها تعني كما يقول الأستاذ أحمد موسى سالم: اعتقاد قلبه وإرادة عقله وعمل جوارحه جملة أو تفصيلاً .. فليس هناك فصل بين النفس والجسم - في القرآن - ليس هناك فصل بين القوة الموجهة للعمل وبين الأداة المنفذة له. إن هذا الفصل موجود في المذاهب الزهدية الوضعية التي ترفض فلسفاتها مرحلة الحياة على الأرض فتقتصل بتعاليمها ورياضياتها بين النفس والجسم وبين القوة والإدراك .. بينما يقوم الدين والإسلام والقرآن على حتمية وحدتها حتى عند من يتوهمنون الفصل بينهما؛ ذلك لأن الإنسان في النهاية هو فقط (عمله) الذي يخرج به من هذه الحياة المقيدة له على الأرض من أول نفس يستنشق إلى آخر نفس.

والنفس كما سواها الله (تبارك وتعالى) في الخلق وكما صورها في القرآن الكريم هي الإنسان بذاته (عقيدة وعملاً وفكراً وجسماً) .. وبذلك فإن الصحيح هو أن تقول: إن الإنسان نفس قامت من روح الله تبارك وتعالى واهتدت بروح الله تبارك وتعالى.

وليس الإنسان روح فقط (كما يدعى البعض): ذلك لأن الروح هو وحده روح الله وهو وحده منه، فلا يتعدد في غيره وهو من أمره وحكمه.

وتمثل النفس في أربع مواضع:

(١) النفس: هي عقيدة الإنسان كما صورها الله تبارك وتعالى في قوله: «**وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاها**» ، «**يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ بِتَجَادِلٍ عَنْ نَفْسِهَا**» .

(٢) النفس هي عمل الإنسان وليس سواه «**يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ**

خَيْرٌ مُحْضَرًا 》 .

(٣) النَّفْسُ هِيَ الْإِنْسَانُ بِذَاتِهِ وَمُصَفَّاتِهِ (عِقِيدَةٌ وَعَمَلٌ وَأَخْلَاقٌ وَفَكْرٌ وَجَسْمٌ)  
« مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ 》

(٤) النَّفْسُ وَالجَسْمُ مُتَحَدِّيْنَ غَيْرَ مُنْفَصِّلِيْنَ وَأَنَّهُ لَا يَنْبَغِي اِنْفَصَالُهُمَا كَمَا لَا  
يُنْفَصِّلُ الْلَّفْظَ عَنْ مَعْنَاهُ وَاتِّحَادُ النَّفْسِ وَالجَسْمِ يَعُودُ فِي تِجَادِدِ يَوْمِ الْبَعْثِ 》 وَجَاءَتْ  
كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ 》 السَّائِقُ الْعَمَلُ وَالشَّهِيدُ الْجَوَارِحُ .

\* \* \*

هَذِهِ الْمَفَاهِيمُ الْإِسْلَامِيَّةُ تَكْشِفُ عَنِ التَّبَيَّنِ الْوَاضِعِ مَعَ مَفْهُومِ فُرُويَّدِ الَّذِي  
فَصَلَ بَيْنَ الْعُقْلِ الْبَاطِنِ وَالْعُقْلِ الظَّاهِرِ فِي مَحَاوِلَةٍ لِتمْيِيزِ وَحْدَةِ النَّفْسِ وَالجَسْمِ أَوْ  
الْقُوَّةِ وَالْإِرَادَةِ .. وَهُوَ جَزْءٌ مِنْ مُخْطَطِ الْفَكَرِ الْفَرَّابِيِّ الْقَانِمِ عَلَىِ الفَصْلِ بَيْنِ الْقِيمِ،  
وَبَيْنِ النَّظَرِيَّةِ وَالْتَطْبِيقِ .

\* \* \*

## ١١ - حول وحدة الفكر الإسلامي

أقام الإسلام وحدة ثقافة وفكرة بين أهله لا وحدة عنصر، فقد غرس الإسلام مفهوم العقيدة وجعله مقدماً على كل العناصر، فالإسلام يقيم روابط المجتمع على العقيدة والإيمان بين المؤمنين .. بصرف النظر عن أجنسهم أو لفاظهم أو سابق تاريخهم .. وليس في الإسلام هيئة تتوسط بين العبد وخالقه.

إن أبرز مفاهيم الإسلام الذي انتصر به المسلمين هو أن تعاليم الإسلام وحدة متكاملة لا تصح عزلتها أو تفتتتها أو الأخذ بفرع منها دون الآخر، فكل فرع منها مؤثر في الفرع الآخر متأثر به، فقد دعا الإسلام إلى ضرورة التكامل بين تعاليمه الاجتماعية والأخلاقية والتربوية.

كذلك فقد قرر الإسلام ثلاثة حقائق: وحدة الالوهية، ووحدة الجنس البشري، ووحدة الفكر الإنساني .. ويقرر الإسلام أن كل حضارة لا ترتكز على التوحيد والعدل والأخلاق هي حضارة زائفة.

ومن أهم ما دعا إليه الإسلام المطابقة بين الكلمة والسلوك .. والحرية في مفهوم الإسلام هي التحرر من قيد الوثنية والجهل والغرابة والتقييد.

\* \* \*

أقام الإسلام قاعدة النظر في الأمور .. يقول الإمام ابن تيمية: «لابد أن يكون مع الإنسان أصول كلية يرد إليها الجزئيات ليتكلم بعلم وعدل ثم يعرف الجزئيات ولا يبقى في كذب وجهل في الجزئيات، وجهل وظلم في الكليات .. فيتولد فساد عظيم».

الأصول الثلاث هي: الكتاب والسنة والإجماع ..

على هذه الأصول يوزن ما عليه الناس من أقوال وأعمال باطنية أو ظاهرة بمعانٍ تعلق بالدين.

ويقصد الأعداء بإيراد الشبهة (تبليس الحق على المسلمين) لأجل إفساد دينهم حسداً منهم أو لاغراض أخرى. وتتجلى شبهة دعوة (الضريدة) في كثير من المسائل عند كثير من الناس في حالين: الحالة النفسية فتقل الطاعة في نفوسهم وينعدم الصبر، وتتجدد النفس راغبة إلى ما تهواه.

فإذا ما تبيّنت المسألة التي وقعوا فيها واتضح أنها ليست ضرورة كما زعموا فلا تجدهم يرجعون إلى طلب الحق فيها .. ويفتقرون التمسك بالحق جحوداً أو تأثراً أو تشديداً أو تعقيداً.

\* \* \*

## ١٢ - حول مفاهيم العقل والوجودان

قاعدة الإسلام الأساسية تكامل العقل والوجودان في بناء منهج المعرفة وفي بناء الإيمان، والعقل في الإسلام مناط التكليف.

وفي نفس الوقت فإن العقل يسير تحت ضوء الوحي وعلى وجهه.

ولا تناقض في الإسلام بين العقل والوحي (إن صريح المعمول لا يمكن أن ينافق صحيح المنقول) وإن العقل بدون وحي لا يستطيع أن يهتدى إلى الحق.

ولقد كان للمسلمون موقفهم من الفلسفات اليونانية عندما ترجمت .. هو موقف الحذر والدفاع عن ذاتيهم، ولم يكن كما يدعى البعض موقف التقبل والتبعية .. وقد فصل في هذه المسألة منذ وقت طويل.

فليس صحيحاً أن هذه الفلسفات أعطت أو أضافت .. فقد كان للمسلمين قبل ترجمتها منهجهم الخاص الذي اكتمل بعد اختيار الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ للرفيق الأعلى.

وحضارة الإسلام لم تكن حضارة عقلانية بمفهوم الغرب أو من ثمرات فكر اليونان أو الفرس والهنود .. ولكنها حضارة قامت على منهج القرآن (« قل انظروا ) ، « هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ » . قامت على منهج التجريب وصححت أخطاء اليونان وحررت المفاهيم فجعلتها خالصة لله تبارك وتعالى، وحطمت عبودية الوثن وعبودية الإنسان .. وكان مفهوم المعرفة جاماً بين القلب والعقل.

فليس في الإسلام ما يسمى سلطاناً العقل، وليس هناك ما يسمى (الإسلام الدين) ولا يمكن أن تسمى نصوص الإسلام (مأثورات) فهذه كلها كلمات وافدة وضعفت لتجربة الغرب مع المسيحية.

كذلك فإن من خطأ القول: إن القرآن معجزة عقلية تتوجه إلى العقل وحده؛ لأن القرآن يتوجه إلى كل ما يملكه الإنسان من قدرات.

## ١٣ - حول منهج الإسلام في بناء الثقافة

أولاً: الإسلام أعطى المسلم أمرتين:

١- لفت نظره إلى الحركة (حركة الليل والنهر).

٢- علمه قيمة الزمن.

وعلمه أن الحقيقة لا تأتي عن طريق العقل وحده ولا عن طريق الوجдан وحده ولكن عنهما معاً، وأن التغيير لا يأتي عن طريق الصراع بل عن طريق التضخيحة والفداء والإيثار والبذل.

وحذره من الخلط بين التوكل والتواكل، فالتوكل إرادة وعمل .. وعلمه تكامل القديم وال الحديث، ودعاه إلى الجمع بين الثوابت والمتغيرات .. والإنسان يبدأ في مرحلة الجنين ثم يدخل مرحلة التكامل .. يبدأ بالأنانية ثم يحوله الإسلام إلى الفيرية، مضحياً في سبيل الجماعة، يؤثر على نفسه، ويُوقِّي شح نفسه، ويكون من الكاظمين الغيف والعافين عن الناس .. وعلمه أن يكون ضد هوى نفسه، ومع العدل لا مع القرابة، ومع الحق لا مع نصرة الأهل.

\* \* \*

ثانياً: الإسلام أعطى المسلم القدرة على التعامل مع سنن الله الكونية، ودعاه إلى فهم هذه السنن وحسن استخدامها وتسخيرها والتعامل معها وعدم الارتمام بها، إن السنن التي أدار الله عليها شئون العالم هي سنن مكينة وقد أخضع الله أنبياؤه لها.

إن منطق العبودية يقتضي أن أنظر إلى أقدار الله تعالى على أن هذه الأقدار أرشد من تفكيري ومن خططي. وقد دعانا الإسلام إلى إسلام الوجه لله والاستسلام لمراد الله تعالى وأن نستريح إلى نتائجه .. ودعانا في الوقت نفسه إلى

مغالبة نواميس الكون. وتعني إرادة الله التي يجب أن يخضع لها المسلم ويطمئن إليها: أن معنى الصبر واليقين أن الأمر يحتاج إلى زمن وأن استعجال الزمن خطأ ومن قوانين الله الكونية أن أعمل وأنا موقن بنصر الله» (محمد الغزالي).

ثالثاً: أعطى الإسلام المسلمين: الحفاظ على الذاتية الخاصة من الانصهار في الحضارات والأممية: إن شغل الإسلام الشاغل لم يكن السعي في سبيل شخصية حضارية بل الرفض بالسماع لشخصية الإسلام الحضارية أن تذوب وتتلاشى في شخصية حضارية أخرى، هذا الرفض بالذات هو الذي مكن الجزائريين من الصمود في وجه الاستعمار الفرنسي، هذا الرفض هو الذي وسع للمسلمين أن يصمدوا في وجه أكثرية عددها أربعة أضعاف عددهم وأعطاهم أن يقيموا دولة جديدة منبثقة من وحي الإسلام وروحه .. وكذلك استمر سكان شبه القارة الهندية المسلمين قرونًا متواتلة في إصرارهم على أنهم يختلفون عن جيرانهم الهنود.

رابعاً: الأصالة الفكرية تعني القدرة على حماية كل ما يتلائم مع روح الإسلام وترك كل ما هو دخيل لا يتلائم مع جوهرها ثم القدرة على الأخذ والافتتاح على الفكر الإنساني والتطور العلمي.

خامساً: انتصر المسلمون والعرب في كل مواجهاتهم مع الأعداء والغزاة بالمعنى الإسلامي لا بالمعنى القومي، وكل قضاياهم التي عالجوها بالمعنى الوطني والقومي قد أخفقت تماماً فإن المفهوم الإسلامي هو الذي صهر المغول في بوقعة الإسلام، في عين جالوت كانت الصيحة (إسلاماه) وفي الحروب الصليبية، وفي كل مكان كانت جمعية العلماء والرابطة السنوسية والسلفيون والصوفية والأزهر هم قادة الجهاد والمقاومة الحقيقة.

سادساً: أعطانا الإسلام مفتاحين للتحرر من الأزمات والاحتواء مما «التغيير والإعداد» ..

«إنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ» ..

« وَأَعْدُوا لَهُم مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ » ..

التغيير يمتد إلى كافة الساحات وسائر المكونات .. إن تأكيد الإنسان على حركة التغيير يعني أنه يمنع الإرادة البشرية قدرتها على صياغة المصير، وفي التشبيث به، واستعادته إذا أفلت وليس التغيير روحياً أو أخلاقياً أو سلوكياً فقط وإنما هو في إعادة تشكيل العقل المسلم .. فيكون قادراً على استيعاب المتغيرات وتطوير الحياة الإسلامية وحمايتها من التفكك والعدوان. والإعداد يأتي بعد التغيير ..  
(عماد الدين خليل) ..

\* \* \*

## ٤١ - في مفاهيم التاريخ الإسلامي

إن الرعب الذي زلزل كيان الأكاسرة والقياصرة وغيرهما لم يكن مصدره كثرة عدد أو عدة لدى المسلمين بقدر ما كان إظهار الاعتزاز بالله وتوثيق العرى به والاطمئنان إليه والتوكّل عليه مما أغراهم بالاستشهاد وحثّهم على استعمال لقائه وزهدهم في كل شيء من أجل رضاه.

\* \* \*

لم يكن لقب «الموالي» لدى الأمويين يدل على أنهم أدنى من العرب منزلة أو أقل شأنًا كما يزعم بعض المؤرخين من المؤرخين الذين يأخذون بأقوال من أسماوا إلى الدولة الأموية بعد زوالها من الشيوعيين وغيرهم. فليس بدعاً أن يلقب الأمويون غير العرب من المسلمين بالموالي، وإنما كان هذا على نهج ما قام به رسول الله ﷺ من تلقيب أهل المدينة بالأنصار بعد الهجرة .. وكلمة الموالي ترافق كلمة الانصار، في دلالتها وأهدافها وإن اختلفت النظرة بعد ذلك، فهم لم ينظروا إلى الموالي على أنهم بون العرب جنساً أو لغة بلإخوة في الدين وأنصار في الإسلام.

\* \* \*

إن مصدر اهتمام المستشرقين بالتاريخ الإسلامي هو دراسة نفسية هذه الأمة ليكيروا موقفهم منها أو يدرسوا مقومات قوتها بهدف العمل على القضاء عليها وتحطيم قدرتها على المقاومة حتى يستمر نفوذهم منشوراً وهم في كل ما كتبوا قد عدوا إلى وضع الإسلام وتاريخ الإسلام في قفص الاتهام.

\* \* \*

يقرر الإسلام للبطولة مفهوماً يحررها من التجسيم والوثنية فهو يخلد الأعمال بالذكر وإحياء الفكره ويقرر قيم الناس بأعمالهم لا بآهاليهم، ولذلك فقد قال

أبو بكر يوم اختار رسول الله الرفيق الأعلى: «من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد  
مات ومن كان يعبد الله فإن الله حيٌّ لا يموت».

ويختلف المسلمون هنا مع غيرهم من أصحاب الثقافات في مفهوم البطولة  
وتخلیدها .. ولا يرى أن الأسماء المشهورة تمثل بطولة، ولكن العمل نفسه هو  
مقياسها وميزانها وقد يحظى أصحاب الفضل بخمول الذكر في عصور الوهن ..  
ولكن خمول الذكر لا يعني خمول القدر، والشهرة المدوية ليست مقياساً للبطولة.

\* \* \*

إن المراجعة العميقـة لـتـاريـخ الإـسـلام وـوـاقـع المـسـلـمـين الـيـوـم تـثـبـت بـكـل دـلـيل أـن  
ضعف المـسـلـمـين وـتـخـلـفـهـم قد جـاء نـتـيـجـة ترك مـفـهـوم الإـسـلام الـحـقـيقـيـ، وـالتـشـبـث  
بـمـجـمـوعـةـ منـ المـفـاهـيمـ الـبـاطـلـةـ التـيـ تـنـفـيـ رـوحـ العـصـرـ وـتـتـخـذـ مـنـ التـجـارـبـ الـفـرـيـقـيةـ  
مـنـطـلـقاـ لـمـفـاهـيمـ زـانـفـةـ بـيـنـماـ لـدـىـ المـسـلـمـينـ مـقـايـيسـهـمـ وـقـوـانـينـ النـصـرـ عـنـهـمـ وـسـنـ  
قـيـامـ الـجـمـعـاتـ وـالـحـضـارـاتـ، هـدـاـهـمـ إـلـيـهـاـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ.

\* \* \*

لقد صحت نظرية ابن خلدون في أن المسلمين والعرب لا يحصل لهم الملك إلا  
بصيغة دينية من نبوة أو ولادة أو أثر عظيم .. ومن هنا صع أن أهل هذه المنطقة  
لا يقادون إلى آية نهضة أو إصلاح إلا في ظل مفهوم الإسلام الجامع الصحيح.

\* \* \*

## ١٥ - حول مفاهيم المجتمع

قرر الإسلام أن المجتمع الإسلامي كلّ متكامل، يحمل الأقواء فيه الضعفاء وقد ركز على اليتامي والضعفاء والمرضى والمساكين وبني الحاجة والعلة وجعل أمر حمايتهم ورعايتهم حقاً مفروضاً على المجتمع كله، وبذلك عارض الإسلام مفهوم الانتخاب الطبيعي وعبودية الامبراطوريات الرومانية والفارسية والفرعونية وحطّم مفهوم الدّعوة إلى إبادة المرضى والضعفاء أو تعقيم القراء.

\* \* \*

إن دعوة الإسلام لتحقيق الرغبات الحسية عن الطريق المشروع بالزواج وتحريم الزنا، لا تتبّع من كراهيّة الجنس بل من احترام له وتتنزيهه عن العبث وارتفاع المرأة عن أن تكون أداة لمعنة الرجل .. ولا ريب أن في إقرار حدود الله ما يحول دون المحظوظ وقد أمر المسلمين بالتعفف إذا ما عجزوا عن الزواج.

\* \* \*

نظر الإسلام إلى الجنس نظرة الفطرة وحررها من تعقيّدات الرهبة والرياضيات القاسية وأعلن أن الرغبات من طبيعة الإنسان التي لا سبييل إلى الوقوف في وجهها .. ولكن حررها من الإسراف والإفساد ووضع لها ضوابط من الحال والاعتدال والعفة.

ولذلك عجزت (أزمة الجنس) أن تجد لها مجالاً في محيط الإسلام، لأنها لم توجد أصلاً، ووُجِدت في العقائد والأفكار الأخرى التي وقفت أمامها موقف الإناء أو الاستسلام بغير حدود.

وفي أوروبا انتقلت الدّعوة من القسر الشديد إلى رد فعل بالإطلاق الشديد، أما الإسلام فقد أعلن وجود الرغبات في الإنسان من مال وطعام وجنس .. ولكنه

وضعها في إطارها الصحيح ولم يجعل الطعام قضية تفوق القضياء أو تسسيطر عليها .. ولم يجعل الجنس قضية القضياء، ولكنه جعل الحياة متكاملة في عناصرها متوازنة في رغباتها وحندودها بعيداً عن الزهادة والسرف، وعن الرهبة والتحلل، وعن الإطلاق والكبت.

مفهوم الإسلام في الفرائض والرغبات يقوم على التحقيق في حال القدرة في حدود قواعد الزواج، أما في حالة عدم القدرة فنقوم على التسامي والإعلاء دون أن تقعد هذه الرغبات حقها المعترف به في حالة الاستطاعة. وأنما الإسلام إلى جانب ذلك نظام الطهارة الجسدية والنفسية وأباح المصادر الشريفة في المال والطعام والجنس كما أباح ظروف الاضطرار وعفا عنها.

\* \* \*

حمى الإسلام الأمومة .. والأم في صور متعددة، اختصها بنصيب من الميراث يتكافأ مع مسؤوليتها المادة فجعلها مكونة العيش قبل الزواج وبعده .. وجعل لها حق الاعتراض على من هو أقل منها منزلة رعاية لها وصونها لكرامتها .. ووضع الإسلام النظم المتعلقة بالطلاق بما فيه حماية للمرأة والأسرة.

\* \* \*

كما رعى حقوق الطفولة قبل الميلاد .. فقد أوصى باختيار الزوجات «تخبروا لطفلكم»، وأوجب على الوالدين حسن اختيار اسم الطفل وأن يعلمه الكتابة وأن يزوجه إذا بلغ .. وجعل له السمع والطاعة ما لم يأمر بمعصية.

\* \* \*

## ٦- ما يزال الجسم الإسلامي يرفض العضو الغريب

لقد علمنا الإسلام أن نقف من المعرفة المعروضة علينا موقف التعرف الصحيح عليها في ضوء قيمنا .. فلابد من أن نحفظ كياننا من أن تصيب هذه المطروحات وسيلة للسيطرة عليه.

لقد رفض الإسلام التطور على حساب الأصالة والقيم الأساسية .. كما رفض تضحيه القيم العليا في سبيل التقدم المادي ولم يخضع الإسلام مفاهيمه للحضارات وأهواء الأمم.

ليس في المناهج والنظريات والأيديولوجيات المطروحة من شيء إلا وعند المسلمين منه أو خير منه وهو هنا مقطوع الصلة بالله تبارك وتعالى ولكنه في الإسلام متصل.

وصدق إقبال حين قال: (المسلم لم يخلق ليندفع في التيار ويساير الركب البشري حيث سار .. بل خلق ليوجه العالم والمجتمع والمدنية ويفرض على البشرية اتجاهه ويملي عليها إرادته .. لابد من تطوير الدنيا لأمر الله ونصرة تعاليمه ومقاومة أكبر على الحضارة الحديثة: عبادة الحياة .. نقول نعم للعلم ولا للحضارة الغربية بمقاييسها الوثنية والإباحية .. إن مفهوم المسلم أن الأصالة أساس التقدم والمعاصرة والتجدد).

\* \* \*

لقد كانت كل قيم الإسلام متكاملة قبل أن يختار الرسول صلوات الله عليه وآله وسلامه الرفيق الأعلى وتشكلت العلوم الإسلامية قبل أن يتصل المسلمين بالفلسفات اليونانية والقديمة ولذلك فإن القول بأن المسلمين شكلوا فكرهم في ضوء الفكر البشري السابق لهم أمر مرفوض تماماً.

العقيدة وليس اللفة هي علاقة بناء الجماعة .. فإذا زالت العقيدة زالت الجماعة  
وانحلت وانقرض وجودها.

والعقيدة - كما يقول علال الفاسي - هي متنهى ما تصل إليه الجماعة لحفظ  
كيانها وتحقيق أهدافها الفطرية، في قيام حياة اجتماعية منتظمة متحركة ودائمة،  
وما دامت العقيدة فلن الجماعة تدوم .. فإذا زالت فإن هذه الجماعة تنحل وينقرض  
وجودها.

لا يوجد عامل من عوامل الفناء في الأمم وفي الجماعات إلا وهو ناشئ عن  
ضعف العقيدة أو زوالها .. وقد تعيش المجتمعات بالعقول الخرافية وقد تعيش  
بالصادق من العقيدة .. ولكن لا يمكن أن تعيش دون اعتقاد بل إن الحضارات  
الحقيقية لا يمكنها أن تسير بغير دين وطاعة ثابتة.

\* \* \*

## ١٧ - حول تربية الأجيال على منهج الله

إن دعوة الإسلام مطالبون اليوم بأن يرتبوا أولوياتهم في ضوء أولويات المبادئ والآحكام في التصور الإسلامي فالعقائد تسبق التكاليف وأساسيات الأخلاق والسلوك تسبق الآداب.

على الدعاة إلى الله أن يقيموا منهج الله تبارك وتعالى في بناء الأجيال الجديدة على النحو الذي رسمه رسول الله ﷺ .

ولقد رسم الإسلام للنشء في الإسلام منهجاً جاماً يقوم على تربية جسمه وعقله وروحه، وقد حق هذا المنهج نتائج عظيمة، حمت أجيال المسلمين من التحديات التي كانت دائمةً تتربص بهم.

وعلينا أن نعرف مدى الفوارق العميقة بين منهج الإسلام في التربية وبين النظريات الحديثة التي تركز على الجوانب المادية في كيان الإنسان متتجاهلة أشواق الروح، ومن أجل ذلك لم تستطع أن تخفف من أعبائه، بل زادته شقاء.

وعلينا أن نعرف أن أسلوب التربية في كل أمة ينبع من عقيدتها وحياتها وتطلعاتها، وأن الإسلام صاحب رسالة عالمية شاملة تخاطب الناس في كل عصر ومصر، فهي إنن تخضع في تنشئة أفرادها لأهداف رسالتها السامية ومن ثم برئت من العيوب التي تم خضعت عنها المذاهب الشيعية والرأسمالية حين حضرت أهدافها المادية في دائرة ضيقه فلم تتجه في إسعاد الإنسان.

وقد ركز الإسلام على الأم ودورها في بناء الطفل وأنها هي التي تزوده بالعواطف والمشاعر وتومن له طبيعته، وقد كشفت الابحاث في الغرب عن أن أغلب وجهة الجرائم في الشباب مصدرها نقص الحنان الذي تقدمه الأم في السن الأولى، وأن دور الحضانة لم تتحقق إلا مزيداً من خلق طفل متمرد ساخط.

كذلك فقد كشفت الابحاث العلمية عن أهمية وجوب إرضاع الأم لطفلها من ثديها، فضلاً عن دعوة الإسلام إلى حسن اختيار الآب للأم وحسن اختيارهما لاسم المولود.

\* \* \*

وتحتاز النظرة التربوية الإسلامية عن سائر النظريات التربوية بهدفها الواسع في تطور الكائن البشري بما يحقق معنى (المواطنة الصالحة) والانتماء وهو ما تقصّر عنه النظريات التربوية الغربية وتركت التربية الإسلامية على (عالمية - مجانية - استمرارية) التربية في المجتمع وتسخيرها نحو خير المجتمع وسعادته.

ولأن النظرة التربوية الإسلامية قرآنية ريانية أساساً فهذا هو مصدر قدرتها على تحدي الأعاصير التي حاولت اقلاع جذرها من المجتمع الإسلامي وكيف باتت هذه المحاولات بالفشل.

فللنظام التربوي الإسلامي قدرته الفائقة على تلبية الاحتياجات القائمة والمنتظرة للمجتمعات المسلمة.

\* \* \*

وقد قامت التربية الإسلامية على قاعدتين:

١- تربية العقل وتحريره من الفسالة الفكرية.

٢- تربية النفس وتحريرها من الأهواء.

وفي الأول إقناع العقل بالدليل وفي الأخرى إقناع القلب بالبيقين.

وفي مفهوم التربية الإسلامية مستويان:

١- مستوى القيم الثابتة.

٢- مستوى التغيير الزمني والبيئي

وكل حدوده وضوابطه ..

هذا المفهوم المتميّز، هو الذي حاول النفوذ الاجنبي إسقاطه وتجاهله وطمسه،  
لقد كان الإسلام عاملًا على بناء الإنسان المسلم على نحو يجعله عزيزاً كريماً لا  
يقبل الذل ولا يخضع ولا يكون عبداً إلا لربه تبارك وتعالى.

لقد ربي الإسلام معتقديه على الاعتزاز بكرامتهم وعلى الإيمان بأنهم خلقوا  
ليحققوا وجودهم فوق هذه البسيطة وليرثكروا مكانتهم تحت الشمس، سادة لا  
يقبلون المذلة، ولذلك فلم يكن الإسلام يوماً حليف الطفيان أو الظلم.

وفي العصر الحديث فإن الإسلام هو الذي استطاع أن يحرر العرب والمسلمين  
من رق دول الاستعمار ذات العدد والعدد، رغم أنه لم يكن للمسلمين مورد ولا  
سند غير الله، وأن قوتهم الأساسية التي واجهوا بها النفوذ الغربي المتسلط هي  
قوة الروح والفكر والعقيدة .. وعلى الإسلام أن يكون اليوم عامل تقدم بعد أن كان  
عامل تحرر.

\* \* \*

وعلى الدعاة أن يرفقوا بالناس في سوقهم إلى الله تبارك وتعالى .. ويجب أن  
يكون الدعاة إلى الله عارفون بالتيارات التي تجري من حولهم زاهدون في زخرف  
الحياة الدنيا وفضول العيش، قدوة حقيقة حتى يجدوا من الناس استجابة لهم.

فالزهد في التطلع إلى مطامع الحياة يكسب الداعية إلى الله قوة المقاومة  
والاستهانة بأمر المادة، والثبات على الحق الذي يدعو إليه .. ولا يصح الاقتصار  
على تحريك الإيمان وإثارة العاطفة في نفوس الناس بل يجب أن تضم إليها تنمية  
وعي الصحيح وتربية والفهم للحقائق والقضايا وعدم الانخداع بالشعارات  
والظواهر.

﴿ وَلَقَدْ كَتَبْتَ رُسُلَّ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُوذُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرًاٰ

وَلَا مُبْدِلٌ لِّكَلْمَاتِ اللَّهِ، وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَأِ الْمُرْسَلِينَ، وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى  
الْهُدَى فَلَا تَكُونُنَّ مِنَ الْجَاهِلِينَ ۝

إن أخطر ما يصيب الدعاة أن يتبعوا النصر فيطلبوا من غير سبيله أو يسعوا  
إليه من غير بابه

\* \* \*

## ١٨ - قضية تكامل القيم في الإسلام

تعد قضية تكامل القيم في الإسلام أخطر القضايا في المواجهة مع الفكر الغربي الذي يؤمن بالانشطارية والتجزئة ويفصل بين القيم ويرى أنها من المتناقضات التي لا يمكن أن تتلاقى.

وهذا هو أخطر الفوارق العميقة بين الفكر الإسلامي والفكر الغربي وله آثاره البعيدة في المجتمع والحضارة والعلوم والتربية.

أساساً فإن الفكر الإسلامي يختلف عن غيره في أمور أساسية:  
أولاً: في النظرة إلى الله تبارك وتعالى وإلى الكون وإلى الإنسان.

\* فالله هو الواحد الأحد المالك والذي إليه ترجع الأمور.

\* والكون وجد بالحق ليقدم فيه الإنسان ثمرة عمله من أجل إقامة المجتمع الرباني.

\* والإنسان مستخلف وسيد ومؤثر ومسنول ومحاسب ومجزي وله إرادة وله التزام أخلاقي.

ومن هنا جاءت قدرة الإسلام على التوفيق بين العلم والخلق، بين العمل والإيمان، بين الطبيعة وما وراء الطبيعة .. ويقيم التوازن بين القيم الروحية والقيم المادية.

لقد انحرفت اليهودية إلى الفردية الطاغية وانحرفت المسيحية إلى الروحية النافرة من الدنيا وبقي الإسلام وسطاً يجعل الفرد متفاعلاً مع المجتمع والمجتمع متفاعلاً معه.

ونتيجة لتكامل الإسلام فإنه لا سبيل إلى فهم إلى قطاع منه على حدة، فلا بد

من ترابط القطاعات كلها التي تتكامل ويتساند.

ونتيجة لتكامل القيم في الإسلام أقام التوازن بين: الجانب الروحي والجانب المادي .. الجانب العقلي والجانب الوجداني .. الجانب الفردي والاجتماعي.

الفرض من هذا التوازن إرضاء جميع تطلعات الفرد الروحية والوجودانية دون أن يؤثر ذلك في سير الحياة البشرية من حيث ضرورة التوازن بين القوى وبين تحكم النفس الإنسانية.

فهو يقرر العبادة مع عدم الإيفال فيها إلى الرهبانية. وهو يدعو إلى الزهد والتوكيل على الله مع السعي في الدنيا ومن هنا فإن الاتجاهات الروحية أو المادية التي ظهرت خلال التاريخ الإسلامي لم تستطع الاستمرار والبقاء؛ لأنها أوغلت في جانب من جوانب التوجه الإسلامي فانحرفت عن الخط الفكري والسلوكي الذي رسمه الإسلام، كالاعتزاز في تبني المنهج العقلي والتصوف في تمثل المنهج الروحي وكل الاتجاهين منفصلاً عن التكامل الإسلامي - هو انحراف عن المنهجية الإسلامية بمقدار إخلاله بمبدأ التوازن.

\* \* \*

لقد ربط الإسلام بين المعرفة القائمة على العقل والمعرفة القائمة على الوجودان حيث يلتقي العقل المؤمن مع الوجودان الصادق .. ويقرر الإسلام ترابط التقدم المادي مع التقدم المعنوي.

والتاريخ يبين لنا أن الأمم التي أخذت بالوسائل المادية وحدها، لابد أن تنتكس انتكاسات كبرى. ولقد سقطت الحضارات الكبرى الرومانية والفارسية والفرعونية نتيجة تحطيمها من الترابط بين القيم وسقوط البعد الرباني والبعد الأخلاقي.

ومع هذه الحضارة المعاصرة تدخل الان مراحل الانهيار؛ لأنها تخالف قاعدة التكامل، فالإسلام دعوة إلى التقدم في إطار الربانية والأخلاق ..

ويقدر الإسلام ثلاًث قيم أساسية:

توازن: بين الفردية والجماعية .. ملائمة: بين العقل والقلب .. مطابقة: بين الكلمة والسلوك.

والإيمان بالله يعني الاعتقاد الجازم بقاعدة أساسية تسيطر على القلب والعقل في آن واحد، أما المعرفة فهي العلم بالشيء دون الإيمان به.  
والعاطفة تعطي الفكرة قوة وإنسانية وحيوية.

ومن الضروري استواء الفكر والعاطفة بحيث لا ينفصلان وكلاهما ضروري ومتكامل .. العاطفة مضيئه بأنوار الفكر، والفكر مشوب بحرارة العاطفة.

وال المسلمين لهم عقول في أدمغتهم، ولهم قلوب في صدورهم .. وخير العلم ما نفذ من العقل إلى القلب كما قال الإمام الغزالى.

والإسلام دين جامع: يضم العقيدة والشريعة والأخلاق .. فالعقيدة هي معرفة الله سبحانه عالم الغيب والشهادة .. والشريعة هي تنظيم الحياة والمجتمع .. والأخلاق هي معرفة الخير والشر والحق والباطل، والفضيلة والرذيلة.

وفي المناهج الغربية قوى ثلاًث: عامة تبحث عن الأشخاص وأنصاف المتعلمين يبحثون عن الحوادث وعلماء يبحثون عن المثل العليا .. ويجمع القوى الثلاث فيما وصفه الإمام الغزالى بالعامة والخاصة وخاصة الخاصة .. حيث يجمع المسلمين بين النظرة إلى الأشخاص، والأشياء، والمثل العليا مقدمين النظرة الكاملة الجامحة.

ولقد أعطى الإسلام لتكامله وسماحته القدرة على التوفيق ببراعة بين القيم المواجهة، التي يراها الفكر الغربي متناقضة، ويوانن بينها.

\* \* \*

## ١٩ - الترابط بين القيم قاعدة الأساس

أخطر ما واجه الفكر الغربي من التحدي هو تمزقه بين القيم .. بينما يجمع الإسلام بين القيم.

يفرق الفكر الغربي بين الهيكل والمضمون .. والظاهر والباطن .. والإرادة والوجود .. والروح والمادي.

وقد أحدثت فكرة ديكارت في الفصل بين الإرادة والوجود انقساماً جوهرياً بين الموجود والماهية في كل الفلسفة الغربية حتى جاء سارتر فقلب الموازين وقال بأن الوجود يسبق الماهية.

أما الإسلام فموقعه مختلف .. فهو لا يرى سبق الوجود للماهية أو الماهية للوجود أو الوجود للإرادة بل نرى أن الوجود هو نفسه الإرادة وكلامها بدبيبة أولية واحدة، يتلقفها العقل والوجدان في أن واحد وفي لحظة واحدة حيث لا يمكن أن ننظر إلى العالم المادي على أنه منفصل أو متناقض للعالم الروحي، أو أن عالم الإرادة ينافق عالم الوجود كأنهما منفصلان.

وبهذه النظرية لا يكون لدينا أي إحساس بالثانية أو الازدواج وهو ما عانى منه الفكر الغربي .. فالحياة في مفهوم الإسلام وجود وإرادة معاً. والنظرية تتكامل بالعقل والوجدان معاً. والإرادة هي قوة الحركة في الحياة والإرادة غير منفصلة عن الوجود.

\* \* \*

لقد قرر القرآن مبدأ الترابط بين القيم كدعامة أساسية .. وأية **« ما تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَقَوُّتٍ »** . يعني أن العالم متراطط بعضه مع بعض، ومبدأ الترابط هو قاعدة قانون الثواب والعقاب، والوسطية، والتكامل الجامع والنظرة الواسعة التي تعرف أبعاد الأمور وخلفياتها.

أقام الإسلام منهج المعرفة على أساس (الثوابت والمتغيرات)، وبذلك عقد رباطاً حاسماً بين القيم الثابتة التي هي حقيقة الإسلام وقيام العقيدة وبين العمل البشري المتمثل في صورة المجتمع من ناحية وحركة التاريخ من ناحية أخرى.

فإلا إسلام لا يقر الفصل بين العلم والعمل: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبَرَ مَقْتَنًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ» فكل علم وكل عقيدة لابد من نفعية إلى حركة وعمل وتغيير، ومع اتصال الحركة تبقى القيم ثابتة على مر العصور لا يغترها تغير، ويبيق عمل الإنسان الذي هو بمثابة حركة التاريخ موضع النظر في اقتراحه أو ابتعاده عن الثوابت الأساسية.

والقيم الأساسية ثابتة في جنورها، ومتغيرة في فروعها، فالإسلام يفسح في إطارات القيم حتى يجعلها مرنة وقدرة على التجاوب مع العصور والبيئات، دون أن تخضع لأنحرافات المجتمعات أو سلبياتها التي تخرج على الضوابط الأساسية، والحدود الكبرى.

والأخلاق في الإسلام قيمة ثابتة متصلة بالعقيدة من ناحية ومتصلة بثبات فطرة الإنسان وتكوينه على مدى العصور، ومفاهيم هذه القيم لا تتغير، وهناك فارق بينها وبين التقاليد التي تتغير مع الأزمنة والبيئات والتي هي من صنع المجتمعات وتخطي نظرة الفكر الغربي حين تقول: إن الأخلاق هي التقاليد .. وفارق بينهما.. وليس صحيحاً أن القيم الثابتة الأساسية مفروضة على الإنسان، ولكنها في الواقع هي ميزان حياته، فهو عارضها وخاللها لاحس بالتعزق والغرابة والضياع .. فعلى المسلم أن يكيف رغباته وسلوكيه تكييفاً إيمانياً واعياً مع سنن الحياة التي وضعها الخالق (عز وجل) وأن يجري في نطاق الوجهة التي حددتها الله تبارك وتعالى ولا يعارضها ولا يخرج عن الحدود والضوابط.

أعطى الإسلام النفس الإنسانية الانتداب، وحال بينها وبين الاغتراب .. وأعطى

النفس الإنسانية اليقين وحال بينها وبين التمنق .. وبذلك شكل الوجдан الإسلامي على نحو من الإيمان بالله تبارك وتعالى، يحول دون وقوع الجريمة وفق طريقة الإسلام في مكافحة الجريمة، وهي منها قبل أن تقع بمصادرتها في زوايا النفس ومجال الضمير، وقبل أن تصل إلى مرحلة العقاب.

\* \* \*

## ٢- حول الثواب والمتغيرات

### أولاً: قاعدة ثبات السنن الإلهية:

أكد القرآن الكريم ثبات السنن الإلهية و恒ميتها وعدم تخلفها .. وهي تشتمل القوانين الطبيعية والكونية .. وهذا يعني أن القرآن الكريم يقيم للتاريخ اعتباراً كبيراً فهو حقيقة التجارب الإنسانية الطويلة التي ينبغي أن تتوجه إليها الإرادة الإنسانية لاستفادة الدروس وال عبر، واكتشاف السنن التي تحكم تصرفات الناس وسير التاريخ خلال الزمن الطويل.

وستة الله تبارك وتعالى تقوم في ثلاثة ميادين: التراوح، والتسخير، والتعارف.

والهدف من التراوح: السكن والرحمة لا الصراع والتضاد.. والتسخير بمعنى تسخير الكون للإنسان وتقسيم العمل بين الناس .. والتعارف القائم على الرحمة لا الصراع.

وقاعدة ذلك أن التباين يتم به التراوح والتسخير والتعارف لتشريع الرحمة لا الصراع، هذه الرحمة التي تنطلق في جنبات النفس الإنسانية بطاعة الله.

ثانياً: قاعدة الثبات في الإسلام، تترابط مع قاعدة التغيير .. وتقوم الحركة في إطار الثوابت.

فالثبات في الإسلام على الأهداف والغايات العليا، ثبات الأصول والمنطلقات والمرونة في الوسائل والأساليب، والفرع والجزئيات .. وتعود قاعدة الثبات إلى ثبات جوهر الإنسان منذ عهد آدم إلى اليوم، وتغير أساليبه ووسائله (الأكل، الشرب، النوم، المطامع، الرغبات، الملابس، جمع المال).

فإِلَسْلَام يجمع بَيْنَ الْمُرْوَنَةِ وَالْتَّطْلُورِ، وَتَحْقِيقُ التَّوازنَ بَيْنَ الْقِيمَ ثَبَاتٍ فِي الْكُلِّيَاتِ وَالْجُوْهَرِ، وَتَغْيِيرٌ فِي الْجُزْنِيَاتِ وَالْمُظَهَّرِ .. وَمَا كَانَ التَّطْلُورُ قَانُونًا قَانِمًا فِي الْكُونِ وَالْحَيَاةِ .. فَالثَّبَاتُ قَانُونٌ قَانِمٌ أَوْسَعُ دَائِرَةً بِلَا مَرَاءً.

وَالرَّسَائِلُ السَّمَاوِيَّةُ تَمَثِّلُ الثَّبَاتَ، كَانَتْ قَبْلَ إِلَسْلَامٍ لَعَصْرٍ أَوْ لَامَةٍ بَعْينَهَا، أَمَا إِلَسْلَامٌ فَجَاءَ عَالِمًا لِلنَّاسِ كَافَّةً.

وَثَبَاتُ الشَّرِيعَةِ إِلَسْلَامِيَّةٍ يَحُولُ دُونَ فَنَاءِ الْمُجَتَمِعِ أَوْ نُوبَانِهِ فِي الْمُجَتَمِعَاتِ الْأُخْرَى أَوْ تَفْكِكِهِ .. فَهِيَ تَقْرُمُ عَلَى أَسْسٍ رَاسِخَةٍ لَا تَعْصُفُ بِهَا الْأَهْوَاءُ وَالْتَّقْلِيدَاتُ السِّيَاسِيَّةُ وَالاجْتِمَاعِيَّةُ، وَبِالْمُرْوَنَةِ يَتَكَيَّفُ الْمُجَتَمِعُ مَعَ الْعَصْرِ وَالْبَيْتَنَةِ دُونَ أَنْ يَخْرُجَ عَنْ ثَوَابِتِهِ الْأَسَاسِيَّةِ.

\* \* \*

وَالثَّبَاتُ فِي الشَّرِيعَةِ يَتَقَرَّرُ فِي الْمَصَادِرِ الْأَصْلِيَّةِ النَّصِيَّةِ الْقُطْعَيَّةِ لِلتَّشْرِيعِ، وَتَجَلِّي الْمُرْوَنَةُ فِي الْمَصَادِرِ الْإِجْتِهَادِيَّةِ الَّتِي اخْتَلَفَ فِيهَا فُقَهَاءُ الْأَمَّةِ فِي مَدِى الْاحْتِاجَاجِ بِهَا.

وَيَتَمَثَّلُ الثَّبَاتُ فِي الْعَقَائِدِ الْأَسَاسِيَّةِ الْخَمْسِ: الإِيمَانُ بِاللهِ تَبارُكُ وَتَعَالَى، وَكُتبِهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَرَسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ.

وَمِنْ شَرَائِعِ اللهِ الْقُطْعَيَّةِ: الزَّوْجُ، وَالْطَّلاقُ، وَالْمِيرَاثُ، وَالْحِدُودُ، وَالْقُصَاصُ. وَمِنْ الْأَرْكَانِ الْعُلَمَىِ الْخَمْسِ: الشَّهَادَةُ، وَإِقَامَةُ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصَومُ رَمَضَانَ، وَحِجَّةُ الْبَيْتِ.

وَمِنْ الْمُحْرَمَاتِ الثَّابِتَةِ: السُّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ، وَالْزِنَا، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتَمِّ، وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ، وَالتَّوْلِيُّ يَوْمَ الْزَّحْفِ، وَالْغُضْبُ، وَالسُّرْقَةُ، وَالْغِنْيَةُ، وَالنَّعْيَةُ.

هَذِهِ أَمْرَوْنَ ثَابِتَةٌ تَزُولُ الْجِبَالُ وَلَا تَنْزُلُ.

\* \* \*

وكليات الدين وقواعد الاصاسية: كلية أبدية وضفت عليها الدنيا، وبها قامت مصالحها في الخلق.

وفي جانب المرونة تجد جزئيات الاحكام ونطاقها العملية .. وهناك نوع من الاحكام (أي: الفتوى) يتغير بحسب اقتضاء المصلحة زماناً ومكاناً وحالاً، كوسائل التعزيز وأجناسه وصفاته، فإن الشارع ينوع فيه حسب المصلحة.

\* \* \*

والثبات يتمثل في قوله تعالى:

«وَأَمْرُكُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ» .

«وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ إِنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ» .

«لَا يَتَّخِذَ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أُولَيَاءَ» .

«حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ» .

ويتمثل المرونة في قوله تعالى:

«إِلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً» .

«إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ وَقَبْلَهُ مُطْمِنٌ بِإِيمَانِهِ» .

«لَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهَرُ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظَلِمَ» .

«فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِرٍ وَلَا عَادِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ» .

والخطر أن تتحول الاستثناءات إلى قواعد وتصبح هي الأصل في التفكير والسلوك.

\* \* \*

## ١٣- سبق المسلمين

أولاً: سبق المسلمين الغرب في أشياء كثيرة في مجال الثقافة:

(١) سبق المسلمين في إنشاء الموسوعات العامة.

(٢) سبق المسلمين في إنشاء ترجمات الأعلام.

(٣) سبق المسلمين في إنشاء منهج التحقيق العلمي.

ثانياً: كشف الباحثون حقيقة لا محيد عنها: أن المسلمين أنصفوا الأديان التي سبقتهم ونظرلها إليها في سماحة ويسر وهذا ما سجله (هاملتون جب) حيث يقول:

إن العرب أول من ألف في الأديان والنحل: لأنهم كانوا واسعي الصدر تجاه العقائد الأخرى، وحاولوا أن يفهموها ويدحضوها بالحججة والبرهان، ثم إنهم اعترفوا بما أتى قبل الإسلام من ديانات توجيهية ويحظى ابن حزم هنا بالنصيب الأوفر».

ثالثاً: إن الإسلام هو الحد الفاصل بين فترتي التاريخ العالمي، وهو الذي أطلع العصر الحديث .. يقول فارس الخوري: يقسم العلماء الغربيون التاريخ إلى ثلاثة أدوار: قديم، متوسط، حديث .. ويضعون سقوط الدولة الرومانية المقدسة حدأً بين العصور القديمة والمتوسطة، ولست أقول: إن سقوط الدولة الرومانية لا يصح اتخاذه حدأً فاصلاً من التاريخ القديم والمتوسط، فقد كان آثر سقوطها عظيماً، وإنما هنالك حادثة أعظم كان جديراً بعلماء التاريخ اتخاذها حدأً فاصلاً لفترتي التاريخ العالمي، وأعني بذلك ظهور الإسلام».

تلك هي الحقيقة التي يجب أن تصدر بها كتب التاريخ المعاصر في بلاد المسلمين حتى يتتأكد أبناءنا والأجيال المتصلة بأن أمتهم وقومهم كان لهم دور عظيم في بناء الحضارة الإنسانية وأن هذا المجد وهذا الدور لم يكن له إلا مصدر واحد: هو نزول رسالة الإسلام في بيتهما.

رابعاً: إن قيم الإسلام وخاصة فريضة الجهاد وبيع النفس لله، والدفاع عن العرض والأرض، هي التي حركت جماهير العالم الإسلامي وأعطته طاقاته لمواجهة الاحتلال ومقاومة النفوذ الأجنبي، وكانت مانعة للمسلمين من التوبيخ أمام الغزو، وكانت دافعة للانتصار والنهوض من جديد.

إن معارك التحرير التي ظهرت تحت اسم الوطنية أو الإقليمية أو القومية كانت مستمدة أساساً من مفهوم الإسلام.

\* \* \*

## ٢٣ - حقائق أساسية

إن هناك عدد من المصطلحات الوافية يرددوها المسلمون دون أن يلتفتوا إلى إلى مدى الفارق العميق بين مفاهيم الإسلام ومفاهيم الفكر الوافد.

### أولاً: الفرق بين قهر الطبيعة والتسخير الإلهي

خطأ ما يقال من أن الإنسان في عصر العلم قد قهر الطبيعة وذللها وأنه قد أخضع المادة لعنقه وتصرفه وأنه قد صار سيد الكون وأصبح مستغنياً بنفسه قائماً بذاته حتى كتب بعض الغربيين في ذلك وألفوا، كما نجد في كتاب: جوليان هكسلي الموسوم (الإنسان يقوم وحده ولم يعد في حاجة إلى إله يعينه).

ويضررون الأمثلة على قهر الطبيعة بأنواع الصناعات وفنون التعدين واستخدام الطاقة الكهربائية والنوية وغيرها، ويشيرون إلى علوم الحياة والتقدم الملحوظ في الإنتاج الحيواني، فالإنسان في نظرهم لم يعد في حاجة إلى انتظار مطر السماء بعد أن فجر ينابيع الأرض.

وهذا كله محض افتراء على الله تبارك وتعالى وعلى منهجه، فقد سخر الله تبارك وتعالى الجبال والأنهار وسخر المعادن فأصبحت قابلة للطرق والتشكيل ولو لا تسخير الله لها لما استطاع الإنسان أن يصنعها، ولو لا أن وراء هذا الكون قوة مدبرة وإرادة مسخرة لما ذل لنا الحديد وليسنا نحن الذين سخريناه ورتبناه على ما هو عليه فقد أتي علينا حين من الدهر لم نكن شيئاً مذكراً.

ونصوص القرآن في هذا الصدد تصرح بكلمات التسخير والتجهيز والتذليل وهي تنسب جميعها إلى الله تبارك وتعالى.

## **ثانياً: القوة المادية والقوة الروحية**

من أبرز مفاهيم الفكر الإسلامي التكامل بين القيم الروحية والقيم المادية وليس القوى الإنسانية خيراً أو شراً في حد ذاتها. بل في طريقة استعمال الإنسان لها، وتأثيرها النهائي، فإذا استخدمت لسعادة الناس وتقدمهم مادياً وروحياً كانت على طريق الله تبارك وتعالى، أما إذا استخدمت لاستعباد الناس فذلك هو شأن الحضارات المادية، ومن هنا يتبيّن أهمية الدور الذي يقوم به الدين في حياة الأمة .. فمهمة الدين هي التوجيه الخلقي والروحي.

وإسلام يعطي أهمية كبرى للقوة المادية التي أهملت بعض الأديان أو قلت من شأنها ومن ثم يتطلب ضرورة توفرها لتقدير المجتمع وحركته.

ذلك يعطي الإسلام أهمية كبرى للقوة الروحية، لقد غالَت اليهودية في تقدير القوة المادية وغالَت المسيحية في تقدير القوة الروحية أما الإسلام فهو دين التوازن الذي أقام الحد بين الناحيتين على أساس أن كل منها عنصر أساسي في الطبيعة البشرية وكلاهما لا غنى عنه لتقدير الإنسان وفي غياب أحدهما إفساد الآخر.

ومن هنا كان اهتمام الإسلام بالفرد في المجتمع، وحاجته إلى التقدم المستمر وتحرير طاقاته كلها (فكيرية وخلقية وعملية) لتنطلق في خدمة تقدمه كإنسان وفي خدمة المجتمع ككل.

## **ثالثاً: لا يوجد تضارب بين العروبة والإسلام في مجال الفكر**

عروبة الفكر تعني إسلاميته .. فليس هناك فلسفة عربية في الفكر غير مستمدّة من القرآن وإن محاولة خلق فلسفة عربية معاصرة معزولة عن الإسلام هي محاولة زائفة ولا استمرار لها إلا في الظروف التي تساندها فيها

الدعایات الوافدة. وإن محاولة خلق وجود عربي أو عروبة أو فکر عربي على النحو  
العلماني المنفصل عن الإسلام أمر بالغ الاستحاله وبالغ الابتعاد عن الذاتية العربية  
الإسلامية والمزاج النفسي الذي عرفته هذه الأمة.

\* \* \*

## ٣٣- قوانين ثابتة

إن المراجع لنهج الإسلام يجد أن هناك قوانين أساسية متتجدة على الزمن لا تتغير تزكى قدرة الإسلام على العطاء في جميع البيانات والمعصور:

أولاً: إن هناك قدرة الإسلام الفائقة على تجديد نفسه من الداخل وإعادة صياغة فكره كلما انحرف هذا الفكر أو أصابته دخائل حوله عن جوهره وكان دائماً وسيظل كياناً حياً قادراً على التمدد والعطاء، وقد كشف الإسلام عن طبيعته الأصيلة القادرة على التوسيع والعطاء دون إرغام، والتكيف مع الجماعات والناس والأفكار ومنذ ظهوره وكل حدث مرتبط به على نحو من الانحاء.

ولقد استطاع الإسلام حين امتحن بتحديات الصليبيين والتنار أن يدخل أرضاً جديدة في جنوب شرق آسيا وأفريقيا وافتتح قلوباً جديدة فأضاف إلى معتقداته أضعاف أصحابه الأصليين ومنذ انتشار الإسلام لم يتغلب عليه متغلب من الأديان، وإن وقع أهلها تحت سيطرة الأمم لتخلفهم عنه وإنحرافهم عن طريقه الأصيل.

«وَإِنْ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَشْبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقُ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ» .  
ثانياً: ربط الإسلام بين العقيدة والتطبيق وقرن العلم بالعمل، ورفض مبدأ العلم لذاته، وقرر أن العلم إنما يطلب من أجل العمل به والاستفادة منه في تحسين الحياة الإنسانية وتقديرها .

وقد اتصل ذكر ترابط الإيمان والعمل في القرآن في أكثر من خمسين موضع «الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ» .

وكشف عن أن الطبيعة البشرية مزودة بقدرتين:

- قدرة نظرية قادرة على تحصيل العلم.

- وقدرة عملية قادرة على تقويم العمل.

ولابد للاثنين معاً، ولا ريب أن فقد القدرة العملية تعوق التقدم الإنساني وتحول دون تحقيق نماء المجتمع.

ثالثاً: حرر الإسلام المسلمين من دوامة البحث فيما وراء الطبيعة أو عالم الغيب فقدم لهم منهجاً كاملاً للميتافيزيك وذلك حتى يفرغ الإنسان لمهتمه في بناء المجتمع وتحمير الأرض وتحقيق العدل والإخاء الإنساني، والعالم في مفهوم الإنسان ليس قدديماً ولكنه حادث، خلقه الله قادر مستقل عن العالم.

رابعاً: هاجم الإسلام الخرافات والسحر والكهانة وأنكر العرافين وطارد الأوهام والمعتقدات الباطلة وأنكر ادعاء علم الغيب واعتبر السحر كفراً، وحرص على أن يرتفع المسلم بآيمانه عن الضعف البشري الذي يجعله العوبة في يد أوهام الطوالع وأضاليل العرافين وقال عليهما في هذا: «من أتى عرافاً فسئل عن شيء فصدقه لم تُقبل صلاته أربعين يوماً»

خامساً: فرق الإسلام بين العلم النافع، والعلم الزائد عن الحاجة ودعا المسلمين إلى أن يأخذوا من كل علم بما هو أحسن: «وَيَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا» **(فَبَشِّرْ عِبَادِ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْنَا فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ)** **(قول الرسول عليهما السلام: «العلم كثير فخنا من كل شيء أحسن»).** وهو في هذا يركز أيضاً على أهمية الاجتهاد ويرفض التقليد والبحث عن البرهان وقبول الدليل، والعودة إلى الحق متى تبين (ولا يمنعك قضاة قضيته بالأمس ثم هُدِيت فيه لرشدك أن تعود إلى الحق).

سادساً: دعا الإسلام معتنقيه إلى معارضة التقليد للأجنبي، ورفض التبعية وفي ذلك يقول الرسول: «من تشبه بقوم فهو منهم»، وليس معنى هذا أن يصم المسلمون آذانهم عن كل صوت يأتي من الخارج؛ بل أن يكونوا قادرين

على إبعاد العناصر التي تدمر شخصيتهم وقيمهم وتقبل كل ما يريدهم قوة.  
فقد حذر الإسلام المسلمين بالتشبه بغيرهم في أسلوب العيش، وحرص على أن  
تظل شخصية المسلم وفكرة وحضارته ومجتمعه متميزة.

ولذلك أعلن حربا لا هواة فيها على التقليد وعلى التبعية ودعا إلى إعلان التمييز  
بيننا وبينهم في الأخلاق والعادات وكشف عن أن التقليد فقدان للشخصية  
وأن التبعية عبودية للفكر والعقل، وكشف عن التقليد يجري دائما في جوانب  
الضعف والهدم والانحلال ويركز دائما على التحلل والانهماك في اللذات  
والتخلي عن قيم القوة والتماسك والصمود.

ولذلك فإن القول الذي تردد من أن نسير سيرة الأوربيين ونسلك طريقهم لم يكن  
قولاً حكيناً لأنه يتعارض مع الفطرة ومع طبيعة النفس العربية المسلمة  
ومزاجها الذي شكله الإسلام منذ أربع عشر قرناً، وإن الظن بأن تلك  
التبعية تتحققنا بركتهم هي خطأ شائع ونصيحة ماكرا ودعوة مضلل.

سابعاً: هناك أمور ليست أممية ولا مشتركة بين الأمم البشرية جمِيعاً، فهي  
مطبوعة في كل أمة بطبعها الخاص. تلك هي الأخلاق والعادات والتقاليد  
والآداب، فضلاً عن النزق والروح والمزاج.

إن هذه الأمور هي مقومات كل أمة ومنبع إلهامها، وهي ترجع إلى عوامل  
كثيرة أبرزها عوامل الدين والعقيدة، بالإضافة إلى عامل البيئة، والتاريخ، والعنصر،  
ولا ريب أن الفوارق بين الأمم من ناحية الأخلاق، والمجتمع، والعقائد، واللغة قوية  
وrencise الجذور إلى درجة تجعل من المستحيل تنويبها أو احتوائهما من جانب القوى  
المسيطرة أو الفازية.

\* \* \*

## ٤٣- خطأ القول بأن :

### أولاً: في الوجه:

خطأ القول بأن القرآن الكريم انطباع في نفس النبي ﷺ نشأ عن تأثير بيئة النبي التي عاش فيها وخطأ القول بأن القرآن الكريم فيض من العقل الباطن وليس وحيًّا إلهيًّا.

ويحاول هؤلاء أن ينسبوا القرآن إلى النبي، وفي سبيل ذلك يتحدثون عن ما يسمونه عبقرية محمد وصفاء نفسه وصولاً إلى نسبة القرآن الكريم إليه.

وهذه مغامرة خطيرة تقطع الصلة بين المسلمين والقرآن فإنه إن كان من كلام محمد فهو من عمل البشر، وبذلك يفقد معناه الأسنى ويفرق المسلمين فينتهي أمر الإجماع عليه.

لقد كان محمد ﷺ أمياً لا يقرأ ولا يكتب .. فمن ذا الذي أطلعه على ما جاء في القرآن مصدقاً لما في التوراة والإنجيل .. أما علمه بشئون قومه فهو علم لا يزيد عن علم غيره، ثم من ذا الذي أطلعه على قصص الأولين.

### ثانياً: حديث الجهاد:

تردد القول حول حديث الجهاد المنسوب إلى الرسول ﷺ : «رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر: جهاد النفس» .. هذا الآثر ليس بحديث على الصحيح، قال أمير المؤمنين في الحديث الحافظ ابن حجر في تسديد القوس: هو مشهور على الأئمة وهو من كلام إبراهيم بن عبلة وقال العراقي في تخریج أحادیث (إحياء علوم الدين) رواه البيهقي بسند ضعيف عن جابر رواه الخطيب في تاريخه عن جابر، على أنه لو صح فإنه لن

يعطي أبداً الانصراف عن الجهاد والاستعداد لإنقاذ بلاد المسلمين من عارية أهل الكفر. وإنما كون معناه وجوب مجاهدة النفس حتى تخلص لله في عملها فلتعلم ومتلك أمر يلحق به كالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ثالثاً: ما يرفضه الإسلام:

- (١) رفض الإسلام فكرة الرهبانية والهروب من الحياة والسلبية والانطوانية كما رفض فكرة الإباحية.
- (٢) رفض الإسلام فكرة الثبات المطلق والتتطور المطلق .. كما رفض القول بتطور الأخلاق، ولا نقر القول بأن غاية الدين ليست الأخلاق وإنما الملامنة بين الفرد والمجتمع.
- (٣) رفض الإسلام فكرة أن الفرد نتيجة مفتعلة وليس بسبب فاعل في الحوادث التاريخية.
- (٤) رفض الإسلام فكرة الفصل بين الإيمان والمعرفة، أو القول بأن الدين يختص بالاعتقاد (الإيمان) والعقل يختص بالمعرفة لا بالإيمان.

\* \* \*

إن فصل العلم عن صاحب العلم نظرية لا يقرها الإسلام، كما رفض الإسلام انفصال العلم عن قاعدة الإيمان.

\* \* \*

## ٢٥- النظرة الغربية الوافدة

إن النظرية الغربية الوافدة هي استجابة لتحديات مجتمع بعينه له مشاكله وأزماته وقيمته وعقيدته؛ وقد نقلت هذه النظرية إلى مجتمعنا في مرحلة ضعفه ووقعه تحت سيطرة قوة غازية .. ومن هنا فإن المجتمع الإسلامي لم يقبلها أساساً ولكنها فرضت عليه.

ولذلك فلابد أن نواجه هذا الخطر وأن نصحح موقتنا منه وأن نعرف مجموعة من الحقائق عن الفكر الغربي تضيء لنا الطريق إلى النظرة الصحيحة.

\* \* \*

**انفصال الفكر الغربي عن قاعدتين أساسيتين:**

(الأولى): عن قاعدة الإيمان بأن مصادر نواميس الكون وقوانينه قد أرساها الله تبارك وتعالى وبذلك وقع الانفصال في الحضارة الغربية بين العلم والإيمان.

(الثانية): انفصال الفكر الغربي عن قاعدة ارتباط خلقة الإنسان في الأرض بشروط عبادة الله وتحقيق غاية الوجود الإنساني وهو إقامة منهج الله.

لقد عمد الفكر الغربي إلى أن يبعد إرادة الله عن غاياته ووسائله .. وبذلك يتعدى حدوده وضوابطه باسم مسؤولية المجتمع. ولو عقل لعرف أن الحضارة والعلم مما من عطاء الله عن طريق هداية عقل الإنسان، ولذلك فلابد لنجاحهما أن يسيرا في طريق الله وإلى غايته.

لقد أخطأ الفكر الغربي في تخليه عن المصدر الرباني في مناهجه ونظرياته.

\* \* \*

أبرز أخطاء الفكر الغربي هو نسيان مقاصد الله القائمة من وراء كل شيء ..

وظنوا أن قدرتهم في الوصول إلى مكتشفات العلم هي من تدبيرهم الخاص، ولذلك قالوا بأن الحضارة لم تعد في حاجة إلى وصاية الله، ويطلقون على مقادير الله كلمة الطبيعة إنكاراً لفضل الله.

\* \* \*

ليس التطور قانوناً أخلاقياً، وليس كل طور أفضل من الطور الذي سبقه، بل إن التطور قانون اجتماعي واقعي ولا يقتضي مطلقاً تفضيل الطور الأخير على الأطوار السابقة، ذلك أن فكرة التطور الاجتماعي إنما أخذت من فكرة التطور الحيوي (البيولوجي) والتطور في الحياة يكون تحسناً وارتقاء وقد يكون انفراضاً.

\* \* \*

إن وحدة الثقافة العالمية هي عبارة خلبة المظهر براقة الصورة .. ولكنها تخفي في أعماقها التعصب والاحتقار للثقافات الإنسانية غير الغربية ومعناها في الواقع تسييد الثقافة الغربية على ثقافات الأمة (وخاصة الأمة الإسلامية ذات الثقافة المتميزة العميقه الجنور) والتي هي طابق هذه المنطقة المتميزة من جبل طارق إلى حدود الصين .. الهدف هو سوق المسلمين إلى ولاء وعبودية للحضارة الغربية لتحل قيم الغرب محل القيم الإسلامية.

\* \* \*

إن أخطر ما يشكل قواعد الفكر الغربي نظرية الخطيئة وقد قامت من أجلها معارك خطيرة في عصر النهضة وأنشأت كثيراً من المدارس الملحدة وقد تفلغل الصراع من أجلها في الأدب الغربي برمته وفي الفلسفات الغربية وفي كثير من النظريات السياسية الأوروبية، بينما يقرر الإسلام عدم وراثة الخطيئة، لأن كل أمرٍ بما كسب رهين.

\* \* \*

## ٦٢ - موقف الغرب من الإسلام

لا يزال التاريخ يذكر صيحة غلادستون في عهد الملكة فيكتوريا وهو يمسك بيده المصحف (القرآن) ويقول لأعضاء مجلس العموم: «إنه ما دام هذا الكتاب باقياً في أيدي المسلمين فلن يقر لنا قرار في تلك البلاد».

\* \* \*

حكمتمحاكم التفتيش منذ نشأتها (١٤٨١-١٥٠٨) على ٣٤٠ ألف نسمة باسم مقدسات المسيحية منهم مائة ألف أحرقوا بالنار أحياء.

حاربت الكنيسة كروية الأرض وكشف أمريكا والحقن تحت الجلد وتخدير النساء عند الولادة مستندة إلى نصوص من الكتب المقدسة.

يقول دراير: إن العرب فتحوا من مملكة العلم والفلسفة ما أتوا على حدوده أسرع مما أتوا على حدود مملكة الرومانيين.

العرب أول من علم العالم كيف تتحقق حرية الفكر مع استعادة الدين.

\* \* \*

المسيحية في أوروبا لم تقبل مزاحمة الإسلام لها. والمسلمون يجب أن ينتهوا عند جبال البرية، وينتهوا من أوروبا بالهجرة أو التنصير وقد وضحت لذلك سياسة بالغة العنف.

\* \* \*

تقول مدام سبن بوانت: أتهم المدنية الغربية بأنها قصرت عند القيام بالمهمة التي تزعم أنها ألقيت على عاتقها، أعني نشر تعاليم الإنسانية وتعزيزها؛ لقد أراد الغرب أن يوحد العالم ولكن تحت سلطانه ولجا في ذلك إلى القوة الغاشمة ولم يرع غير

مصلحة وحدها، وأنكر فضل الشرق وحجب فضل العرب وبعث بقواعد الحضارة  
الحقيقة.

\* \* \*

قال هوبيرت سبنسر للشيخ محمد عبده ١٣٢١هـ :

«محى الحق من عقول أهل أوروبا واستحوذت عليها الأفكار المادية فذهبت  
الفضيلة وهذه الأفكار المادية ظهرت في اللاتين .. ففسدت الأخلاق وأضعفـت  
الفضيلة، ثم سرت عدواها فيهم إلى الإنجليز فهم الآن يرجعون القهـرى بذلك  
وسترى هذه الأمم يخبط بعضها ببعض وتنتهي إلى حرب طاحنة».

\* \* \*

## ٢٧- حول تصحيح الطريق وتصفيية الخلافات

تقوم الثقافة الإسلامية على مفهوم واضح هو أن يكون العلم وسيلة إلى معرفة الله تبارك وتعالى والإيمان به.

وإن الإنسان له مهمة أساسية في الحياة هي العمل على تعمير الحياة وبنائها وإقامة المجتمع الرياني وأن يكون سعيه أخلاقي الوجهة مع الإيمان بمسئوليّة الإنسان الفردية والتزامه الأخلاقي.

وقد دعا الإسلام إلى طلب العلم بنوعيه المادي والديني، على نحو يحدّد الإنسان من الخوف ومن التبعية أو العبودية لغير الله تعالى وإقامة قوة الرقابة الداخلية (المسمّاة بالضمير).

ندعوة الإسلام أساساً إلى إصلاح الدنيا وإقامة منهاجها على حدود الله .. وليس إلى ترك الدنيا والزهد فيها والانسحاب منها.

ومفهوم أهل السنة والجماعة يقوم على أساس المفهوم الذي قدمته المذاهب الأولى (القرآن والسنّة) بعيداً عن مفاهيم الفلسفة والاعتزاز والكلام والتصوف الفلسفـي وقيام العقل على ضوء الوحي وأن تتطابق الوسائل والغايات وترتبط الفكر بالتطبيق.

\* \* \*

إن إحداث التغيير يجب أن يبدأ من نقطة التماس منهـج الله بينـاء الفـرد، مـقدم لـبناء الأسرـة، وصـولاً إلى بـناـء المجتمع.

إن تغيير الواقع هـدـفـ أصـيلـ منـ أهدـافـ القرآنـ الـكـرـيمـ .. وقد رـسـمـ القرآنـ منهـجاًـ مـتكـامـلاًـ فـيـ هـذـاـ الصـدـدـ، وـوـجـهـ الرـسـوـلـ صلوات الله عليهـ إـلـيـهـ المـسـلـفـينـ إـلـيـ الأـسـلـوـبـ الأمـثـلـ.

« ادع إلى سـيـلـ رـيـكـ بـالـحـكـمـةـ وـالـمـؤـيـظـةـ الـحـسـنـةـ وـجـادـلـهـمـ بـالـتـيـ مـيـ أـحـسـنـ ».

إن ما تحتاج إليه الدعوة الإسلامية في سعيها إلى التغيير عقيدة ربانية، وحقائق علمية ونفسية تبني الفرد .. وتشريعات تبني الجماعة .. وأولويات ترسم خطوات الدعوة.

وقد وضع الإسلام قواعد الاختلاف في الرأي وضوابطه على نحو تتلاشى معه حدة التناحر، والإسلام بطبيعة أطره الواسعة المرن يتسع للاختلافات كلها التي لا تهدد وحدة الأمة.

وقد عرف قديماً أن الخلاف في الأمور الفرعية لا ضير منه، بل إنه رحمة، على أن يكون لهذا الاختلاف ضوابط وحدود .. وإذا وقع الخلاف رد الأمر إلى القرآن والسنة، وأن تكون الحقيقة وحدها هي مدار المختلفين.

\* \* \*

## ٢٨- دول صاهايم التوحيد الفالص

إن هدف الفلسفات المادية في هذا العصر هو تقويض دعائم الاعتقاد بوجود إله واحد بغض النظر عن البديل المقترن .. وكانت دعوة هذه المذاهب إلى الوهية المادة أو الوهية الإنسان أو اتخاذ الغريرة محوراً لتفسير الوجود.

ولقد جاء الإسلام لتصحيح فكرة مثبتة في كثير من كتابات المفكرين الماديين وهو أن التوحيد موجود في كل الديانات وليس مما تفرد به الإسلام وهذا تعليم خاطئ .. فإن التوحيد الذي جاء به الإسلام هو إسلام الوجه لله وحده دون تعدد أو شرك .. فالتوحيد الإسلامي هو وحده التوحيد الذي خلص من شوائب الشرك وإنه لأول مرة يقدم مفهوم الالوهية المحرر تماماً من التجسيم حتى يمكن القول أن الإسلام هو الذي قاد البشرية لأول مرة إلى التحرر من التجسيم ورفعها إلى التجريد.

ويقرر الإسلام أن الله تبارك وتعالى مستقل عن الكون فهو خالق والكون مخلوق، وفكرة الطول والاتحاد وغيرها تتناقض مع مفهوم الإسلام في وحدانية الله وتنزهه عن الخلق.

\* \* \*

- ويقرر الإسلام الجمع بين توحيد الربوبية وتوحيد الالوهية .. أما توحيد الربوبية فهو توحيد الله بأفعاله مثل الخلق والبرق والإحياء والإماتة وتدير الأمور وإنزال الغيث .. (وهذا النوع أقر به المشركون).

أما توحيد الالوهية فهو توحيد الله بأفعال العباد التي يقتديهم بها وشرعها لهم مثل: الدعاء والاتجاه إليه والتوكيل عليه وقبول حكمه .. هذا النوع من التوحيد هو الذي جده الكفار وكانت الخصومة فيه بينهم وبين الرسل وأقوامهم من لدن نوح

إلى عصر نبينا محمد ﷺ فكانوا يدعون أصنامهم ويتقربون إليها .

فالتوحيد الخالص هو إفراد الله تبارك وتعالى بالوحدانية والريوبوبيّة والعبادة ونفي كل شريك. كذلك دعا الإسلام إلى: توحيد الأسماء والصفات. ومعناه الإيمان بكل ما ورد في القرآن والأحاديث من صفات الله (تبارك وتعالى) التي وصف بها نفسه ووصفه بها رسوله عليه الصلاة والسلام.

وقد دعا الإسلام إلى الحذر من الشرك: الشرك الجلي والشرك الخفي .. أما الشرك الجلي فهو الشرك الأكبر وهو دعوة غير الله مع الله تبارك وتعالى .. أما الشرك الخفي فهو الرياء (المسمى بالشرك الأصغر) .. قال ﷺ : «إن أخاف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر .. قالوا: ما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: الرياء .. يقول الله تبارك وتعالى يوم القيمة: اذهبوا إلى الذين كنتم تراون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم الجزاء».

\* \* \*

وقد دعا الله تبارك وتعالى أن ننفك في خلق الله فهو منطلق الفهم واليقين .. قال عليه الصلاة والسلام: «تفكروا في خلق الله ولا تفكروا في ذات الله فتهلكوا».

وقد حدد الإسلام مفهوماً هو مفهوم أهل السنة والجماعة في التوحيد، قوامه: النقل والعقل .. أما النقل فهو المتمثل في نصوص القرآن وفي صحيح أقوال النبي. وأما العقل فهو المعتمد على التأمل والنظر وعلى مناهج البرهنة والاستدلال.

وهذا المنهج يختلف عن منهج المتكلمين وال فلاسفة والمتصوفة بعيداً عن تأويل النصوص أو اعتماد منهج الرياضة الروحية وحدها أو منهج العقل وحده.

\* \* \*

وبالجملة فإن التوحيد الذي جاء به الإسلام يختلف عن التوحيد الذي عرفته

الثقافات القديمة سواء من المصريين القدماء أو الأشوريين أو البابليين أو العرب والهنود والصين واليونان.

وأبرز وجوه الاختلاف يترکز في تصور الفارق بين الآلهة التي يعبدونها وبين الله تبارك وتعالى فالحق تبارك وتعالى في عقيدة الإسلام التي نزل بها القرآن وجاء بها محمد ﷺ «صمد لم يلد ولم يولد لم يكن له كفواً أحد» فهو لا يلassis البشرية ولا شيئاً من الخلق، وكذلك فإن البشرية لا تلبسه، لا في وحدة ولا حلول ولا إتحاد ولا فنيض ولا انبثاق ولا بائي صورة من الصور لا في الواقع ولا في التصور .. فهو سبحانه وتعالى لا يقاس بصورة إنسانية، ولا يؤله بشر يرفع إلى مقامه ولا باسم التعدد في الطبيعة (لاموتية وناسوتية) ولا بآية صورة أو صفة.

إن الله تبارك وتعالى هو أول الأمر ونهايته، وهو مطلق الحركة في عالم الأكوان والحياة، وكل شيء يتصل به صلة العبودية، فالله هو الرب، والإنسان هو العبد وصلة ارتباط دائم، ومن الإنسان الدعاء، ومن الله الاستجابة ومن الإنسان التقوى والشكر ومن الله تبارك وتعالى الرحمة والعدل.

\* \* \*

«إن سبيلنا الحق للتعرف على ذات الله وأسمائه وصفاته وأفعاله ليس علم أصول الكلام في نزوعه إلى الفلسفة والاصطلاحات العلمية المعقدة التي تشتبه بالذهن وتفرق القلب .. ولا ذوق أصحاب الوجد في انقطاعه عن منهج العلم، وإنما سبيله هو العلم الصحيح الثابت عن الكتاب والسنّة والموصى إلى العمل الذي تتحرك به الجوارج منفعلة بوجдан علم عن ذات ربه وصفاته ما حرّكته بالخشية والرهبة والحب وكمال الخضوع والذل».

والتوحيد أن يكون العبد يريده الله بحركات كلها وأعماله كلها .. لا يريده بها إلا الله وأن يكون بعقله وقلبه ونفسه قاصداً إلى الله بجميع أمره، لا يحب مدح أحد ولا شأنه ولا يفرح بعمله إذا اطلع عليه المطلعون وإذا أثنى عليه أحد حمد الله على ستراه عليه» حسن البنا.

#### **٢٩- حول مفاهيم العبودية لله تبارك وتعالى**

العبودية لله تبارك وتعالى هي ملك الأمر كله، فعبودية الإنسان لله كما يتصورها الإسلام هي حرية الذاتية واستقلاله عن كل ما غير الله في الكون والمجتمع.

وقام العبودية الثقة بالله تبارك وتعالى التي تجعل المسلم يتقبل الأمور بنفسه  
هادئة .. أما غير المؤمن فإنه عندما تحبطه الأزمات يتحطم. أما الإنسان المؤمن  
فإنه مهما ادلهمت الظلمات فإن نور الله يضيء له الطريق ويفتح أمامه أبواب  
الأمل، فهو يؤمن بيقينه بأن هناك مخرجاً سوف يهديه الله إليه إذا رفع أكف  
الضراعة « ادعوني أستجب لكم » وأن مع العسر يسراً ومع الظلمة نور. ولا  
يأنس مطلقاً من رحمة الله، ومن هنا تمر به الفمرات ثم تنجلி، فهي لا تحطمه ولا  
تقتله ولا تمزقه من الداخل ولكن تزيده قوة ولمعاناً، أما الإنسان المادي المجرد من  
الإيمان بالله فإنه إنسان خائف مذعور يخشى الغيب ويخاف الغد ويرتعد أمام  
 أصحاب التفود والسلطان.

فالعقيدة التي قوامها الإيمان بالله، تنظم العقل والشعور والوجدان، هي قوة تفوق كل قوة، حيث تعطي المسلم القدرة على تقبل أمر الله والتطلع إلى نصره، يقبل ما يقع ويتوجه إلى الله ليخرجه من الأزمة، ويرفع عنه الضر.

إن أكبر أخطاء الماديين القول بأن الإنسان هو المحور الذي تدور حوله المعاني والواقع أن الحق تبارك وتعالى هو محور كل الأمور.

ولا ريب أن النظرة البشرية محدودة بما ترى وبالحسوس والمادة .. بينما

النظرة الربانية واسعة وشاملة وتعم عالم النفس والروح وما وراء المادة.  
ومن هنا فإن المنظومة الإسلامية واسعة الأفق، متكاملة في أبعادها الربانية،  
روحية ومارية، تجمع النفس والبدن والدنيا والآخرة.

\* \* \*

ورسالة الله تبارك وتعالى إلى الإنسان أن يلقي بقياده إلى خالقه، وأن يسلم  
نفسه لربه، فإذا ما اعتنق مبدأ السلام مع الله كان ذلك كله سلاماً بالنسبة إلى  
نفسه: أي رضا وغبطة وسلاماً بالنسبة إلى الخلق.

وقد قيد الله تبارك وتعالى العلم بأن يكون باسم الله « اثْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي  
خَلَقَ » وهذا هو قوام الحضارة الإسلامية، أما الحضارة الغربية فقد نشأت باسم  
العلم، ومن أجل ذلك سخرت العلم في الدمار والاستعمار وإشقاء الإنسان.

\* \* \*

إن العمل الواحد يعمله الشخص الواحد في وقت ما، فيكون دنيوياً ويعمله هو  
نفسه في وقت آخر فيكون عبادة، فإذا ما أراد بعمله وجه الله كان العمل عبادة  
مهما كان دنيوياً في مظهره.

\* \* \*

إن إفراد الله تبارك وتعالى بالعبودية هو في الحقيقة والواقع رفض للعبودية لـ أي  
كائن سواه في الأرض أو في السماء، وتحرر مأمون من سلطات النفس الأمارة  
بالسوء.

\* \* \*

إن عبودية الإنسان لله وحده هي طريق حرية وخلاصه من القيود الاثيمة ولن  
 تكون له حرية عزيزة مجيدة بدونها أبداً.

إن أخطر أنواع العبودية المعاصرة هي عبودية الإنسان لأهوائه وشهواته  
وعبودية الأفكار الجاهزة الراوقة المدفوعة بوسائل الدعاية الغربية.

\* \* \*

إن من أبرز الحقائق أن التوحيد (الذي جاء به الإسلام) ليس ولد التطور  
العقلاني فقد دأب الباحثون على تصور نشأة العقيدة بأن التوحيد هو آخر مراحل  
تطور الألوهية وهم يظنون - وبعض الظن إثم - أن العقل البشري ظل يترقي  
حتى وصل من تعدد الآلهة وعبادة قوى الطبيعة إلى مرحلة التوحيد، ويرى  
بعض أن أختاتون هو أول داعية للتوحيد .. ومن خطأ الاعتقاد أن العقيدة  
بدأت بعبادة قوى الطبيعة بالرمز عليها في صورة تماثيل أو أنصاب .. وانتهت  
إلى وحدة أختاتون البشرية.

والحقيقة أن البشرية بدأت موحدة منذ يومها الأول وبآدم أبي البشر ونوح أول  
 الأنبياء ثم انحرفت عن الطريق السوي.

\* \* \*

وما يردده الباحثون أن التوحيد يكاد يكون عاماً في جميع الثقافات القديمة  
.. ولكن التوحيد الخالص لم يعرف إلا الإسلام الذي أنكر جميع أنواع الشرك  
والتعبد ولم يجعل بين الله تبارك وتعالى وبين الإنسان حائلاً أو وسيطاً .. « وإذا سألكَ  
عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ » .

يقول برنارد شو في قصة الزنجية تبحث عن الله: إن محمداً خطأ خطوة كبيرة  
إلى الأمام عندما أحل ديانة التوحيد محل عبادة الأصنام ودعا إلى إعادة النظر  
فيما أحاط بالأديان السابقة من الشوائب، وإلى التعرف على الجوهر الصعب  
منها. إن الوصية الثانية من وصايا الله المذكورة في التوراة والتي تقول: لا  
تصنع لك تمثالاً منعوتاً ولا صورة من الصور ولا تسجد لها ولا تعبدها، هذه  
الوصية تجد احتراماً من المسلمين أكثر مما تجد من المسيحيين» ا.هـ.

إن مفهوم التوحيد الذي يقدمه الإسلام والذي ما يزال ينطبع إليه في العصر الحديث هو المفهوم القرآني الخالص على نحو ما عرف في الصدر الأول من المؤمنين بالإسلام بعيداً عن الخوض في الفلسفات والأساليب المنطقية التي درج عليها المتكلمون ويعيناً عن المصطلحات الفلسفية المعقدة والكلمات الفنية الجامدة التي تكدر الذهن وتتعب العقل، علينا استقاء العقيدة من النبع الصافي الذي لا لبس فيه ولا غموض.

\* \* \*

إن أخطر ما دعا إليه الإسلام (خروجاً من دائرة التجسيم) هي تنزيه الله تبارك وتعالى عن مشابهة الحوادث، ونفي التمثيل والتشبيه والتكييف « ليس كَمِثْلِه شَيْءٌ » . « هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِّاً » .

ولقد كان على البشرية أن تؤمن بأنه لا بد من قوة علوية تشرف على الإنسان وتنحه الأسلوب المتوازن الشامل الذي يتعامل به مع جهازه الإنساني الضعيف. ولقد كان على البشرية أن تؤمن بأن الله تبارك وتعالى يمسك هذا النظام المترابط في كل لحظة، وأنه لو تخلى عنه لتلاشى وانتهى.

وليس صحبيعاً ما تقوله الفلسفات من أنه خلقه وأصبح يدير نفسه « إِنَّ اللَّهَ يُنْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَرُوْلَا » .

\* \* \*

إن خطأ الإنسان الأساسي هو مقايسة الأمر على العقل المادي الحسي وعلى ما اعتاده في أمور الكون .. هذه القوانين الظاهرة في الكون هي قوانين المادة فقط في محدوديتها وعجزها وتغيرها وإن هناك قوانين أخرى لم يطلع عليها الإنسان تختلف ما نحن فيه وتنطبق على غير المادة.

\* \* \*

### ٣- مجموعة من المفائق

#### أولاً: الآخرة الإسلامية:

استهدف الإسلام إقامة مجتمع رهاني إنساني فيه عالمية الإسلام وشمول شريعته التي صاغها الحق تبارك وتعالى وفق منطق الحقيقة الكونية القائمة على التوافق والانسجام.

وهذا هو الخطر الذي عمل النفوذ الأجنبي للتشكيك فيه بإقامة مفاهيم خادعة قوامها الإقليمية، والمادية، والإباحية وجرت محاولة تفسير الإسلام قومياً وماركسياً وديمقراطياً في سبيل إبعاد شعوبية، وعلمانية.

لقد ألغى الإسلام أفضلية القبيلة والعنصر والدم، بكل أبعادها وقلبها رأساً على عقب، وأظهر صورة جديدة، هي (الآخرة الإسلامية) ولكن قوى النفوذ الأجنبي تحاول تجديد إحياء الصراع بين المسلمين، وإحياء القبليات، وإثارة العنصريات، وإحياء الفرعونية والفينيقية والبربرية.

\* \* \*

#### ثانياً: منهج الحجاج الإسلامي:

كان هدم الوحدة الفكرية الإسلامية هو هدف المنفوذ الاستعماري .. وقد أمكن الوصول إلى قلب مفهوم الحجاج الإسلامي، فقد كان البيان الإسلامي هو السلاح المشهور في مواجهة حجج أصحاب الديانات .. وقد تخلص هذا المنهج في دراسات الجامعات الإسلامية (الأزهر والزيتونة والقرويين) بحيث لا يمكن للعالم المسلم أن يسترجع النظر في كتب السلف الكباري وذلك في محاولة للقضاء على القدرة الذهنية الإسلامية في التمييز بين الصواب والخطأ في المناظرة مثل كتب الأمدي التي تضع قاعدة في سطر ثم يجادل عنها في أربعين

صفحة وهي الخاصية التي كانت تفزع المستشرقين والمبشرين، والتي تحول دون وصول شبهاهم التي يقدمونها في كتب (إذا قال لك المسلم كذا فقل له كذا).

ولقد كان من هم النفوذ الأجنبي القضاة على هذه العارضة لينفتح أمامهم الطريق إلى عقول غضة ليس لديها من العمق الإسلامي خلفية تمكن من دحر الشبهة ورد المفترى، ولا ريب أن القضاة على هذه الظاهرة خطير المدى، ولابد من العودة مرة أخرى إلى كتب الحاج الإسلامي والقضايا على نظام الملاخصات والمذكرات الساذجة البسيطة، لبناء القدرة الأزهرية على الدفاع فإن التعليم القائم يحول دون الاتصال بكتب السلف بهدف إعجاز علماء الإسلام عن النظر الإسلامي.

\* \* \*

### ثالثا - دول السنة النبوية

السنة هي البوتقة الناصعة التي انصرفت فيها كل الثقافات والنحل والدعوات التي طرحت في تلك الفكر الإسلام فاستصنفتها السنة وحررتها من شبهاها وأخذت عصارتها الطيبة فضمتها إلى كيانها .. فالسنة هي النهر الكبير التي تكون المذاهب والفرق روافد له .. وقد التقت السنة بالكلام كما التقت بالتصوف، والتشيع، وصهرت خير ما في ذلك كله في مضمونها الجامع الأصيل الذي يستمد حقيقته وجوده من الفهم النبوي للقرآن.

\* \* \*

كشف محمد أسد (ليوبولد فايس) السر في محاربة قوى الغزو الثقافي والتغريب للسنة فقال: إن الهدف هو إسقاطها حتى يفقد المسلمون الصورة التطبيقية لحياة رسول الله وال المسلمين وبذلك يفقد الإسلام أكبر عناصر قوته ويقول: لكي يستطيع نقدة الحديث المزيفون أن يبرروا قصورهم فإنهم يحاولون أن يزيلوا ضرورة اتباع السنة، لأنهم إذا فعلوا ذلك كان بإمكانهم حينئذ أن يتناولوا تعاليم القرآن الكريم كما يشاؤون على أوجه من التفكير السطحي، أي حسب ميول كل واحد منهم وطريقة تفكيره هو بذلك ينتهي إلى المزللة الممتازة مع أنه نظام خلقي وعملي ونظام شخصي واجتماعي إلى التهافت والاندثار.

\* \* \*

## رابعا - حول مفاهيم الفن

ظن بعض العلماء أن الإسلام حرم التماهيل والصور؛ لأن المسلمين كانوا قربي عهد بالوثنية فأراد أن يقطع عنهم ذريعة القربي من هذه الوثنية وأن يخلص خيالهم من صورة اللات والعزى.

والواقع أن للإسلام ملحوظاً أدق من هذا وهو أن الإسلام عمل على تحير النفس الإنسانية من التعلق بالأشخاص الفانين ومن تعظيم قبورهم «لا تعظموني كما كانت الأمم تعظم ملوكها ولا يجعلوا قيري وثنا».

ومقصود هو تعلق القلب بالله الواحد القهار، ونفي فكرة أن يكون هناك بشر يتعلق به الناس على جهة الإكبار أو الفنا، في هذه الشخصيات ففي بعض البلاد تماثيل المقصود بها صرف قلوب العامة إلى التعلق بزعمائها وفناء شخصيتها فيها، وهذه هي عبادة الفرد .. هذا هو الملاحظ الذي لم ينبئ إليه بعض العلماء مما يتربّ عليه إلغاء الذاتية الإنسانية وإحداث فراغ بين الذات الإنسانية وحالتها .. فلا يتعلّق به وحده.

\* \* \*

## **خامسا - حول مفاهيم اللغة العربية**

إن منهج البحث (الأرجانون) لأي فكر لا بد أن يستند إلى خصائص اللغة، ولذلك فإن منهج البحث الغربي مستند إلى خصائص لغة أو لغات غير العربية، ولكل لغة منهاجاً فكري القائم على معاناتها ومضامنها، وكما هاجم المسلمون المنهج الأرسطي وقالوا إنه مستند إلى خصائص اللغة اليونانية التي تختلف اللغة العربية فكذلك الأمر بالنسبة للمنهج الغربي اليوم، ذلك أن للتفكير الإسلامي منهج البحث الخاص به والمستمد من اللغة العربية أولاً.

وقد اعتقد المسلمون بحق أن لغتهم جزء من حقيقة الإسلام، لأنها كانت ترجماناً لوحى الله ولغة الكتابة ومعجزة لرسوله ولساناً لدعوته، ثم هذبها النبي الكريم بحديثه، ونشرها الدين بانتشاره، وخلدها القرآن بخلوده، فالقرآن لا يسمى قرآن إلا بها، والصلة لا تكون صلة إلا بها.

\* \* \*

## ٣١ - خروء على الصحوة

(١)

نحن نستطيع أن نقر صادقين أن القرن الخامس عشر الذي نعيش العقد الأول منه قد خطا بال المسلمين خطوات بناء وجادلة نحو الأصالة والعودة إلى التتابع، بالرغم من كل المعرقلات والتحديات التي يواجهونها .. يظهر هذا أساساً في تلك الأعمال الجديدة التي ظهرت من أجل بنا، منهاج إسلامي لعلم النفس، ومنهاج إسلامي لعلم الاجتماع، ومنهاج إسلامي للاقتصاد، ومنهاج إسلامي للأدب، كل هذا يشير إلى أننا بدأنا ننطق من مصادرنا وأصولنا الإسلامية الصحيحة التي تمثل جوهر فكرنا والتي لا تقبل أن تكون خاضعة للتفوذ الوافد.

ويقيني أن أشد الأخطر التي واجهت أمتنا هي الفزو الفكرى الذى اعتبره الغرب بديلاً لحرب السيف وأسماه «حرب الكلمة» من أجل القضاء على القدرة الحقيقية لهذه الأمة في الحفاظ على ذاتيتها والتماس منهاجها الأصيل، إن هدف الغزو الفكرى والتعريب إنما يرمي إلى صهر هذه الأمة في بوتقة الأمية العالمية حتى تفقد طابعها الإسلامي القائم على منهاج الله أساساً: هذا منهاج الريانى المصدر الإنساني الوجهة العالمي الطابع، الجامع بين الروح والمادة والقلب والعقل والدنيا والأخرة ..

إن الهدف الذى يطبع فيه أعداء الأمة الإسلامية هي وقوع شبابنا - عده المستقبل - في محاذير التحلل والأهوا، والمطامع الصغيرة .. وبذلك يفقد مثله الأعلى وهو رياضته المتمثلة في حماية الوجود الحقيقي للأمة بالتماس الالتزام الخلقي من خلال العقيدة - لا خارجها - وفهم مهمة المسلم في الحياة سعيًا في الأرض وعماراناً في نطاق الكسب الحلال والانتقال من الفردية إلى الغيرية ومن الانحصار في المطبع الخاص إلى أن يكون خادماً لمجتمعه باذلاً بالعطاء

والنصيحة في سبيل إسعاد الأمة كلها ولابد من قيام مفهوم الجهاد في سبيل الله بمعناه الواسع من المرابطة في التغور والقدرة على الردع وحماية الزمار من أي عدوان.

إن الحضارة الإسلامية يجب أن تجدد شبابها بمفهوم القرآن والسنّة لتؤدي دورها في جولة جديدة بعد أن قدمت للإنسانية لمدة ألف عام شعلة النور والإيمان، واليوم والحضارة الغربية تنحدر إلى الغروب لنفس الأسباب التي انحدرت إليها حضارة الروم والفرس والفراعنة وهي الانحراف عن منهج الله وغياب البعد الأخلاقي فان الحضارة الإسلامية مسؤولة أن تقدم نفسها للعالم من جديد ..

إن أسباب سقوط الحضارات قد حده الموزخون: وهو ينصب على الترف ثم التحلل من الأخلاق الكريمة.

إن أي إصلاح اجتماعي لا يجدي بدون الأخلاق، لابد أن نتمسك بقيمنا المعنوية والأخلاقية، في مواجهة ارتفاع موجة الاستهلاك المادي فهذه هي التي دمرت مجتمعات الاستهلاك.

\* \* \*

## ٣٣ - الدخول في دين الله

(٢)

إن القنبلة التي فجرها الدكتور / عبد الله أليسون بإعلان إسلامه في المؤتمر الطبي الإسلامي الدولي (المحرم ١٤٠٦هـ) ما زال دويبها يهز معاقل الاستشراق والتبيشير ويؤكد أن ما يعملاه في سنوات طويلة يمكن أن يسقط في لحظات. فإن إسلام هذا العالم الذي يرأس قسم الهندسة الالكترونية بجامعة لندن يؤكّد صدق عطاء الإسلام من يصل إليه فهذا رجل عالم من علماء العلاج النفسي والروحي جاء، ومعه بحث حول النوم والموت وال العلاقة بينهما في ضوء الآية القرآنية:

(الله يتَوَقَّى الأنفَسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ التَّيْقَنَ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمٍّ).

وبعد أن ألقى بحثه جلس يشارك في أعمال المؤتمر ويستمع إلى الأبحاث وتلك الإبهار وازداد يقينه بأن هذا هو الدين الحق.

ومضى يستفسر ويسأل عن بعض التفصيات، وأسرّ أمراً لم يعرفه أحد حتى جاءت الجلسة الخاتمة فطلب الكلمة وألقى قنبلته: «أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله» ..

بينما كانت تكبيرات المسلمين من حوله ترتفع والدموع تنهر خشوعاً ورهبة. وقال: «إني أحسست بالسعادة والغبطة ..» وكشف عن تجربته قال: إنه من خلال اهتماماته بعلم النفس وعلم ما وراء النفس، وتعرفت على الأديان فدرست الهندوسية والبوذية وغيرها ثم أردت أن أتعرف على الإسلام فعرفته وقارنته بما درسته من أديان وعقائد ومن خلال مؤتمر الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة المطهرة وجدت أن الفارق كبير جداً فرأيت حقيقة أن الإسلام هو أكثر

الأديان تتشابه مع فطريتي وسلوكي الذي نشأت عليه فقد عشت حياتي لا أشرب الخمر ولا آكل لحم الحنذير وكانت أوقن في قرارة نفسي أن هناك إليها واحداً مهيمناً ومسبيطاً على هذا الوجود وأنه هو الخالق وذلك عندما تعرفت على الإسلام وجدت أنه لا يتناقض مع العقل أو العلم فآمنت بأنه الدين المرسل من الإله الواحد الأحد وشهدت بالحق .. وقد تملكتني في اللحظة التي نطقت بالشهادتين شعور عجيب لا أستطيع وصفه هو مزيج من الشعور بالراحة والرضا والفرحة والارتياح ..

ولا شك أن إسلام الدكتور أليسون هو إيقاع جديد للظاهرة التي مضى عليها إثبات دينيه وخالد شلدريلك واللورد هدللي من قبل وفي القريب موريس بوكاي وجارودي وهو إيقاظ جديد للغرب وعلمانه بأنهم لو فهموا الإسلام لدخلوا فيه جميراً كما قال أليسون: «إن الإسلام كما جاء في القرآن الكريم والسنّة النبوية الشريفة يتضمن حقائق علمية لا تتعارض مع علوم اليوم وأعتقد أن العالم الغربي كله لا يفهم الإسلام بهذا الفهم وعدد كبير من زملائي العلماء الغربيين لو فهموا الإسلام لدخلوا فيه جميراً فلا ننسى أن معظم الأديان التي يدين بها الغرب إنما جامت من الشرق وأن الحقائق التي جامت في القرآن الكريم والسنّة النبوية من قبل ألف وأربعين عام والتي أثبتتها العلم الحديث الآن تزكّد أن ذلك لم يكن من عند بشر وتزكّد أن محمداً هو رسول الله وأن البشرية التي هي في مأزرق اليوم عندما يقدم لها الإسلام ستتجدد أنها تسعد بتكامل الروح والمادة والدنيا والأخرة ..

\* \* \*

## ٣٣- وأخيراً اعترفت بالخطأ

وأخيراً: أعلنت الكنيسة الكاثوليكية أنها تعتذر بخطتها مع غاليليو بعد ٢٥٢ سنة وكانت قد أدانته حين ذكر أن الأرض تدور حول الشمس مؤيداً رأي كورينكوس ومخالفاً بذلك ما ورد في سفر التكوين من أن الأرض هي مركز الكون وأن الشمس هي التي تدور حول الأرض وكان قد تراجع عن آرائه العلمية عام ١٦٣٣ والمعروف أن علماء المسلمين هم الذين أعلنوا هذا المفهوم العلمي وأخذوه منهم علماء أوروبا بعد أن تلقوا دراساتهم في جامعات قرطبة وبلنسية.

المعروف أن غاليليو تكلم أمام محكمة من القساوسة مطالباً بأن يستبقى من حياته بضع سنين حتى سنة ١٦٤٨ فأنكر كل نظرياته ومع ذلك كان يتمتم وهم يقتادونه خارج قاعة المحكمة (ومع ذلك فهي تدور) وهو يعني أن الأجرام تدور حول نفسها وحول الشمس ثم أعلن كورينيقي (١٥٤٣) النظرية الإسلامية وهي أن الشمس مركز الكون وقد وصل إليها كورينيقي أو كورينكوس على أساس نظريات عالم الطبيعة الحسن بن الهيثم والفلكيين المسلمين الكثيرين في حين حرمت الكنيسة نشر كتاب كورينيقي سنة ١٦٣٦.

واضح أن الكنيسة كانت تقف أمام معطيات العلم الإسلامي الذي حمل لوائحه علماء الغرب وكان للعرب التي شنتها تحت اسممحاكم التفتيش هدف خفي هو معارضة مفاهيم الإسلام التي جاءت مناقضة لسفر التكوين .. وكان الغربيون الذين حضروا إلى عالم الإسلام في الحروب الصليبية قد عادوا يلهمون بعدل الإسلام وعدل صلاح الدين فأذاعوا ذلك الكنيسة إزعاجاً شديداً .. ومن ثم بدأ الرهبان الذين عرفوا خطراً الإسلام على دينهم وعلى المجتمع الأوروبي حملات التشكيك وإثارة الشبهات. ومن ذلك إنكار فضل المسلمين على العلم التجربى

وعلى العلوم الاجتماعية والنفسية والأخلاقية والاقتصادية، فقد نقلوا عشرات النظريات من تراث المسلمين وأنكروا نسبتها إليهم وادعوا أنها لهم، ومن ذلك أنهم حجبوها هذا التراث حتى لا تكتشف سرقاتهم بعد أن سرقوا التراث نفسه من مساجدنا وحملوه إلى بلادهم فنقلوا أكثر من مليون مجلد، وقد حجبوها النظام الإسلامي في بلاده وفرضوا نظامهم، في التعليم والقانون والمجتمع والاقتصاد.

وكانت مؤامرة الصمت على فضل المسلمين في مجال العلم قضية كبرى، ما تزال مستمرة إلى اليوم، وما دوائر المعارف التي كتبوا فيها عن الإسلام والقرآن والنبي ما قالوا من دعاويم الباطلة إلا علامة على ذلك، وما زال إصرارهم قائماً بالرغم من توجيهي مفكري الإسلام لأخطائهم في إنكارهم لنبوة محمد ﷺ ووصفهم القرآن بأنه من كلام محمد.

ولما وجدوا أن دائرة المعارف الإسلامية التي ترجمت إلى العربية منذ خمسين عاماً قد كشف زيفها، عادوا يكتبون موسوعة جديدة يدعون فيها التسامع ويستكتبون أسماء عربية من أتباعهم المغرين لخداع جديد والله من ورائهم .. محبط ..

\* \* \*

٣٤ - محاولة فاشلة

(Σ)

عشرات الكتب صدرت في الغرب تحت اسم التعرف على الصورة الإسلامية أغلب هذه الكتب كتبت من وجهة نظر إما غربية مستعملية بالجنس الأبيض الذي يدعون أنه لا يقهر .. سيد العالم وباني الحضارة، وإما مسيحية تصدر عن خلاف عميق بين مفهوم المسيحية ومفهوم الإسلام في أصول عامة أو من وجهة نظر اقتصادية تقوم على أساس العلاقات التي تربط الغرب بالعالم الإسلامي من حيث البترول أو المصالح الاستراتيجية.

وهذه الكتب في مجموعها تبدو وكأنها تنكر حق المسلمين في أن تكون لهم صحوة واستفادة بعد هذه السنوات الطويلة من الاحتلال وسيطرة التفود الغربي والحقيقة أن اليقظة الإسلامية بدأت منذ وقت بعيد وأن المقاومة العربية الإسلامية للتفود الأجنبي لم تتوقف وقد أكد كثير من المنصفين أنها خرجت من عباءة الإسلام وأن العرب والمسلمين قاوموا التفود الغربي والاستعمار من خلال مفهوم (من مات دون أرضه فهو شهيدا) وإن ما يسمى بالحركات الوطنية وحركات المقاومة هي إسلامية الجذور والمصدر. ومفهوم الإسلام هو الذي غذاها ودفع الشهداء والمجاهدين إلى ساحات المقاومة.

ولذلك فليس من المستغرب أن تدخل مرحلة أخرى بعد مرحلة المقاومة، هي مرحلة البناء والإنشاء والتكون للمجتمع الإسلامي هذه المرحلة التي نعيشها الآن والتي أطلق عليها مرحلة الصحوة. إن هذه الأبحاث التي كتبها الغربيون لا تتسم بالعلمية ولا بالموضوعية وإن استخدمت مظاهر البحث العلمي ولكنها في صميمها تحاول أن تشكيك في قدرة العرب والمسلمين على امتلاك إرادتهم وبناء مجتمعهم المتميز الذي لا يقبل من الحضارة الغربية كل ما تعرضه وإنما يأخذ

منها ما يجده مناسباً لجوهرها ومنهجها دون أن تنتصر في أسلوب العيش العربي، لأن لها منهجها الأصيل السابق لأيدلوجيات الغرب والأكثر أصالة وسماحة وسعة أفق.

كذلك فإن هناك الأبحاث التي كتبها بعض المستشرقين للتعرف على الإسلام نفسه في عالم الإسلام ونحن نؤكد أن واقع المسلمين اليوم لا يمثل مفهوم الإسلام ولا يتخذ تكأة لدراسة الإسلام كما أن الإسلام ليس مسؤولاً عن هذا الواقع المتردي بما فيه من تخلف أو ضعف، والإسلام محظوظ بال المسلمين كما قال الأستاذ الإمام محمد عبده.

ذلك أن المسلمين اليوم لا يطبقون الإسلام تطبيقاً كاملاً وهم في مجالات الاقتصاد والسياسة والاجتماع والتربية خاضعون لمناهج وآدلة فرضت عليهم ولا يزالون عاجزين عن التحرر منها.

ولن يصلح للMuslimين منطلق نهضتهم الحقيقة ووجهتهم الريانية إلا إذا أسلموا وجوههم لله وحرروا أنفسهم من التبعية للفكر الغربي الذي لم يتحقق لهم خلال هذا القرن (الذي خضعوا فيه لقانون نابليون) أي قدر من امتلاك الإرادة أو تبليغ الرسالة.

\* \* \*

## ٣٥ - هذه أمة اختارها الله لحمل رسالته (٥)

هذه الأمة شكلت على منهج الإسلام منذ أربعة عشر قرناً ولا يمكن أن يتم إصلاحها إلا من منطلق الإسلام ولا ينفعها أي منهج خاص في سبيل وصولها إلى امتلاك إرادتها فمنهجها هو القادر على التمكين لها.

ولقد كانت هذه الأمة تمر بالأزمات على مدى التاريخ فلا تجد لها مخرجاً منها إلا أن تعود إلى منهجها الرياني الأصيل وعندئذ يعود لها مجدها وعزها وهي لا تقيس أمورها ولا تحمل قضياتها ولا تعالج مشاكلها إلا من منطلق هذا المنهج الرياني الذي رسم لها وسائل النصر وأسلوب التقدم .. فإذا عادت إلى أصلاتها كشف الله تبارك وتعالى عنها أزمتها، إن هذه الأمة اختارها الله تبارك وتعالى لتكون خير أمة أخرجت للناس على شرط واضح: **﴿تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾** كذلك فإن هذه الأمة ستظل في رباط إلى يوم القيمة فهي حامية للبيضة، باذلة في سبيل ذلك من ذات نفسها وتلك مسؤوليتها.

ولن يجتمع شمل هذه الأمة إلا عندما تلتقي على وحدة الفكر وتحل محل من التبعية للمذاهب الوافدة التي أراد النفوذ الأجنبي تغريبها والгинولة دون امتلاك إرادتها، لقد جربت أمتنا الإسلامية كل المناهج والمذاهب الوافدة فلم تحقق لها أشواقها النفسية ولا مطامحها المعنوية، وقد رجعت اليوم إلى جوهر فكرها عندما وجدت أنه الطريق الوحيد.

وليس معنى هذا أنها ترفض الفكر العالمي ولكن معناه أن لديها رصيدها الأصيل وأن تفتحها على الفكر البشري له ضوابطه فهي لا تنغمس فيه بحيث تفقد ذاتيتها .. ولكنها تأخذ منه ما تحتاج إليه دون أن تنتقص من وجودها الحقيقي وما تأخذه فهي تحوله إلى (مواد خام) تشكلها في دائرة فكرها الأصيل

على النحو الذي تراه وبذلك تجمع بين أصالة المذاهب ومعايشة العصر، كذلك فعلت كل الأمم التي واجهت حضارات قوية..

وأمامنا تجربة اليابان وغيرها، ولا تنتصر في الحضارات الكبرى إلا الأمم التي ليس لها تاريخ أو منهج فكر أو أسلوب أصيل من عقيدة ريانية، لقد أعطتها الإسلام المنهج الرياني المصدر الإنساني العالمي مطعم البشرية اليوم لتشكل غدها وعلى هذا دخل الإسلام قلوب أقطاب الفلسفات الغربية.

إن علينا أن نفهم القانون الأساسي للحركة والتطور والتقدم وهو قانون مترابط بين عنصر الثبات وعنصر الحركة، علينا أن نعذرهم من صيحة التغيير المندفعة حتى لا تقضي على الجوهر الثابت.

إن أخطر الدعوات اليوم هي الدعوة إلى نبذ الماضي والتاريخ والقديم والتراث .. وإن كل هذه المعانى في حضارتنا مرتبطة بالإسلام، إن الذين يهاجمون ميراث الإسلام إنما يحيون سعوم الفلكلور والتراث الوثنى القديم الذى قضى عليه الإسلام.

إن الأخذ من الغير مفيد بشرط المحافظة على أصالتنا وإن الأخذ لا يكون صحيحاً إلا إذا كان بإرادتنا الحرة وأن يشكل داخل دائرة فكرنا.

\* \* \*

## ٦- العمل الحقيقى

(٦)

لابد أن يكون العمل الحقيقى المطروح في مطالع القرن الخامس عشر الهجري هو أسلمة العلوم والمناهج وأسلامة التكنولوجيا؛ ذلك أنه لابد أن يتسلح المسلمون إلى جانب فهمهم الأصيل للإسلام (عقيدة وشريعة وأخلاقاً) بهذا السلاح لكسر طوق التبعية والاستغلال وتسخير طاقات مواردهم لتنمية المجتمع المسلم والوطن المسلم وتحرير المسلمين من السيطرة العالمية.

كذلك لابد من إقامة نظرية جديدة للتعليم الإسلامي تختلف عن المنهج التغريبي المفروض الآن في عديد من البلاد الإسلامية حيث يقوم المنهج التربوي الأصيل على أساس بناء الفرد على منهج الإسلام وغرس الولاء للوطنية الإسلامية الجامحة وتحصينه ضد المزامرات والمفاهيم الراوفة.

ولابد من وعي كامل إزاء محاولة إحياء الفرق القديمة والتيارات الضالة وخاصة المسؤولية والبهائية والقاديانية والعلمانية والماركسيّة والوجودية و يجب أن يكون واضحاً أن منهج الإسلام الأصيل شيء مختلف عن التطبيق الإسلامي وأخطاء التطبيق لا تنسب إلى المنهج وإنما تنسب إلى المسلمين، وواقع المسلمين اليوم ليس حكماً على الإسلام.

لقد طرح الإسلام مفاهيم أصيلة ومقاييس صحيحة في مختلف قضايا الثقافة والمجتمع والسياسة والاقتصاد والتربية تختلف اختلافاً واضحاً عن مفاهيم الغرب المطبقة الان، وهي مفاهيم قوامها التوحيد الحالص والرحمة والعدل والإباء البشري، إننا أمّة واعية فطنة غير خادعة ولا مخدوعة تستفيد من تجارب الآخرين ولا نخرج عن جوهر قيمنا الأساسية.

أما التجربة الحضارية المعاصرة فنحن لا نقبلها تماماً ولا نرفضها، ولكننا نقبل ما يصلح لإحياء حضارة الإسلام على أن يكون ما قبله بثابة مادة خاماً تدخل في إطار الإسلام بثوابته ومتغيراته وتتشكل داخله وفق مفهوم الإسلام للحضارة والمجتمع.

وليكن واضحاً أن محاولة بناء منهج فكري عربي على أساس النظرية العلمانية تخضم له الأجيال الجديدة قد سقط تماماً؛ لأنه منهج زائف ليس أصيلاً ولا مستمدأً من تراث هذه الأمة أو ميراثها وإنما كان محاولة لتبرير الواقع وتقديره وطرح مفاهيم مسمومة ترمي إلى عزل مفهوم الإسلام الجامع القائم على أنه منهج حياة ونظام مجتمع وذلك لتوحيد الكفاح في وجه التغريب والاستسلام للاحتواء العالمي والأمني.

لابد من تأصيل القيم العليا التي قدمها لنا الإسلام والتي هي أساس وجودنا، لقد وفدت على البلاد الإسلامية دعوات ودعوات ولكنها لم تستطع أن تنهي الأصالة الإسلامية.

إن علينا امتلاك الإرادة ثم تحrir هذه الإرادة .. إن الالتزام الأخلاقي يعد الشرط الأساسي لتحقيق التطور والتكامل والتقدم في حياة المجتمع المسلم .. كذلك فإن علينا أن ننقذ الاقتصاد الإسلامي من براثن الريا وتغيير النظام القائم في المصارف إلى نظام المشاركة في أرباح القروض.

\* \* \*

## ٣٧- الماضي والتاريخ

(١)

أخطر الدعوات المسمومة الموجهة إلى اليقظة الإسلامية في هذه المرحلة: هي الدعوة إلى نبذ الماضي والتاريخ والقديم والتراث الإسلامي وإحياء الفلكلور (الذي هو سذاجة طفولة البشرية) والتراث الوثني القديم الذي قضى عليه الإسلام والاهتمام بإحياءه تاريخ ما قبل الإسلام وإحياء شخصيات وثنية.

وهنا يجب التنبيه على التناقض المغلوط في المغالطة فكيف أحيي عهدا قدماً في ظلمات العصور السابقة، ثم أنكر تاريخ الإسلام نفسه وما يتصل به من تراث (خلال أربعة عشر قرناً) وأيهما أحق بالتكريم والرعاية: عصر مرتبط بالوثنيات والماديات والأساطير والخرافات وما يتصل بعلم الأصنام هذا العصر الذي انقطع تاريخياً بظهور الإسلام وانقطع حضارياً بسقوط تقاليده ولغته وأدابه التي لا يوجد منها إلا قصاصات ذابلة، أم عصر الضياء والنور الذي عم البشرية كلها وانتقل خلال أقل من ثمانين عاماً بين حدود الصين إلى حدود نهر اللوار في فرنسا، هذا العصر المضيء، خلال ألف سنة حين كانت أوروبا غارقة في ظلمات القرون الوسطى وكانت الأندلس المسلمة تعقد جامعات العلم التجريبي، وتعلم الفلك والطب والملاحة وكان فيها عبد الكريم الزهراوي يجري عمليات الجراحة في المخ ويستعمل (المرقد) الذي نسميه اليوم (البنج).

هذه هي (السلفية) التي يصبون عليها السخريات، وهي العطا، الذي علمه القرآن للMuslimين حين دعاهم إلى التجربة والنظر في ملوك السموات والأرض وتقديم الدليل فأنشأ النهج العلمي التجريبي ومنهج المعرفة ذي الجناحين (المادي والمعنوي) معاً، وكيف يرفض صناع الحضارة الإنسانية التي حررت البشرية من عبودية الصنم ومن عبودية الإنسان وحررت العقل البشري فجعلته يتوجه من

الكون إلى المكون ومن الخلق إلى الخالق، إن هذا المسلم لا يرفض أبداً منجزات العلم والتكنولوجيا ولكنه يؤسلمها، يدخلها في دائرة فكره المسلم ليتعاملها بفهم الإسلام، الذي يختلف تماماً عن مفهوم الغرب والذي يقوم أساساً على الإيمان بأن الأمور كلها والعلوم كلها من الله تبارك وتعالى وإليه، وأنها خالصة لوجهه وحده من أجل بناء حضارة ريانية وإنشاء مجتمع رياني، وهي للبشرية كلها أبيضها وأسودها، لا استعلاءٍ عنصري فيها ولا تطاول على الخلق.

إننا نقبل من الغرب العلوم الطبيعية والرياضية ولا نقبل أسلوب العيش، لأن لنا ثقافتنا وعقيدتنا وقيمنا التي تختلف، وإننا نقبل التنظيمات ولا نقبل النظم، لأننا نريد أن نكون نحن بذاتيتنا الخاصة التي صنعتها الإسلام وجعلها ميزة لنا لتكون وسيلة لنا إلى حمل الأمانة إلى البشرية كلها، ومن هنا فإننا يجب أن لا ننصر ولا نحتوي ولا تحاصرنا الحضارة الغربية المنهارة التي تم بأسوأ مراحلها، ولأننا الدم الجديد الذي سيعث في البشرية ضياءً العدل والحق والرحمة.

إن دعوتنا إلى المنباع والتماسنا الرشد الفكري ليس معناها الجمود ولا التخلف ولكن معناها التماส الترابط الحقيقي بين الماضي والحاضر والمستقبل.

إن الأمم يجمعها العلم والمعرفة ويفرقها أسلوب الحياة الذي يقوم على الثقافة والعقيدة، وما بين المسلمين لقاءٌ واسع في الملامع الأساسية والعمامة وخلافات قليلة ترجع إلى البيئة والجغرافيا وهي ليست من علامات التفرق والاختلاف.

إن أبرز مفاهيم الصحوة الإسلامية العائدة إلى منهج الله هو فشل النظريات والمذاهب والأيديولوجيات التي عرفها العالم الإسلامي خلال قرن ونصف قرن محقق له إلا مزيداً من التخلف والضعف والتغلل.

لقد وضع الآن أن دعوة التغريب قد فشلت وانكشف أنها خدعة ومؤامرة

من الذين رسموها في الغرب ومن الذين نفذوها من أتباعهم في بلادنا .  
فبان الإسلام ببنهجه في (تحقيق النصر والخروج من الهزيمة والأزمة) هو  
وحده القادر على وضع المسلمين على الطريق الصحيح اليوم كما وضعهم من قبل  
في مثيلات هذه الأزمات.

أما اعتماد منهج الغرب في الحساب المادي والتخلل الخلقي والإيمان  
بالاندفاع وراء الاستهلاك والانصراف عن بناء الشخصية الفردية المسلمة القادرة  
على الوقوف في وجه الخطر، المؤمنة بعظمة هذا الدين وقدرته على العطا، على  
مستوى البشرية كلها، فهذا هو الخطر الذي يجب التخلص منه للعودة إلى بعث الإيمان  
في النفس المسلمة وخلق روح الثقة بالله، وتصحيف سلم القيم؛ ذلك أن الله لا  
يغير ما يقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم .. وإذا كان الاستشراق قد سقط، واختفى  
وراء بديله من قوم يتسمون بأسمائنا .. فإن هؤلاء يجب أن تكشف خبيثتهم  
حتى لا يشق بهم أحد.

\* \* \*

## ٣٨ - مؤامرات يجب أن تكشف

(٢)

سلط النفوذ الغربي على المسلمين كل ما يحول دون عودتهم إلى وحدتهم، وقوتهم، وإقامة مجتمعهم، وأمتلاك إرادتهم، والمخطط واسع وغريض:

أولاً: إثارة الحرب النفسية على المسلمين لخلق روح انهزامية تتنكر لقيم الإسلام وتاريخه وتراثه، هذه الحرب يجب كشف أهداف أعداء الإسلام فيها وخططها وداخلتها.

ثانياً: عرف النفوذ الأجنبي أن الأفكار العظيمة المرتبطة بعقيدة راسخة هي وحدها التي حققت للعرب والمسلمين منجزاتهم الكثيرة على فترات التاريخ وأن عقيدة التوحيد جمعت ما تفرق من الأمة ووضحت ما غمض ولذلك كان حرياً على هذه الوحدة.

وكان من ذلك غرس بنور الإقليمية والقومية والخلافات القبلية والعنصرية حتى لا يلتقي المسلمون على وحدة فكر.

ثالثاً: سلط عليهم النفوذ الأجنبي المحرمات كالخمور والمخدرات، يقول هنري دي كاستري: أن أحد سلاح يستأصل به المسلمين وأخطر سيف يقتلون به هو الخمر، وقد جرد الغرب هذا السلاح على أهل الجزائر فأبوا أن يتجرعوه، لأنهم كانوا ينكرونه كمحظوظ .. إن انفراد الإسلام بتحريم الخمور هي فرية لا تجدها في كتب الديانات الأخرى، بل ربما تجد في بعضها تشجيعاً على الخمر كقول القديس بولس لتعليميه له: خذ قليلاً من الخمر لإصلاح معدتك، أما المسلمين فإنهم ما كانوا يسمعون تحريم الله (تبارك وتعالى) للخمر حتى أربقت أدنانها وأكوابها فسألت بها الطرقات أنهاراً ..

ونضيف إلى هذا ببريرية غزو الفرنجة الصليبيين للقدس والإبادة الجماعية للأفارقة.

رابعاً: إنكار فضل المسلمين على الحضارة البشرية عن طريق مؤامرة الصمت وسرقة التراث من بلاد المسلمين ونهب نظريات الفكر الإسلامي وضمها إلى الفكر الغربي وعدم الإشارة إليها وتزييف تراث المسلمين عن طريق الحقد والتعصب.

خامساً: الاستعلاء بالعنصر الأبيض ورفض الغرب مزاحمة الإسلام لهم وهم الذين قالوا: إن على المسلمين أن ينتهوا من أوروبا بالهجرة أو التنكيل من ناحية الأندلس ومن ناحية البلقان.

سادساً: بث السموم والزيوف والأسواه التي احتواها الفكر الغربي في أفق المسلمين لبلبة تفكيرهم وإحياء التراث الوثنى والفنوصي والباطنى القديم لتعريف مفهوم الإسلام عندهم.

سابعاً: تزييف عمليات كثيرة في التاريخ منها حركة الكشوف الجغرافية، فقد تبين أن هذه الحركة لم تكن سوى مظاهرة تبشيرية تصويرية كبرى تهدف إلى مطاردة المسلمين ومحاولة حصارهم للقضاء على الإسلام نفسه: يقول المؤرخ البرتغالي: فاسكينو كارافللو: إن الواجب يحتم على النصارى إلا يتركوا المسلمين الأندلسيين ينعمون بالمقام في الشمال الأفريقي وعليهم أن يتبعوهم حيث وصلوا.

وهذا يكشف بأكثر من دليل روح الخصومة والكرامة والحق المبثوثة في نفوس النصارى ضد الإسلام، وهي التي دفعتهم إلى إطفاء جنة الإسلام في صدور بعض المسلمين بتقريفهم من الغيرة على بلادهم ومن الجهاد ومن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ومن الحفاظ على ذاتيتهم الخاصة وانهيارهم وتراخيهم حتى يجري احتوازهم وصهرهم في بوتقة الأمم وبذلك يفقدون وجودهم الحقيقي .. وذاتيتهم الإسلامية وتميزهم القرآني ..

## ٣٩- القرآن فوق النصوص

إن الدعوة التي تشيع اليوم بما يسمى التوفيق بين النصوص التوراتية والإنجيلية من ناحية وبين القرآن الكريم من ناحية أخرى هي دعوى باطلة وزانفة ويروج لها يهود تحت اسم جديد، بعد أن تعددت المحاولات منذ أيام الشيخ / محمد عبد لاحتواء المسلمين، واليوم تروج دعوى ما يسمى «أبناء إبراهيم» في محاولة لخداع المسلمين عن الدور الذي لعبه رؤساء الأديان في تحريف السلسلة المتصلة بين الحنيفية الإبراهيمية وبين الدين الذي نزل على موسى عليه السلام والدين الذي نزل على عيسى عليه السلام بوصفهما حلقتين في سلسلة تنتهي بالدين الخاتم والنبي الخاتم.

ولقد ظهرت كنابات كثيرة في الغرباليوم تحت اسم «الأريوسية» بالعودة إلى مفهوم الراهب أريوس الذي عارض فكرة الوهية السيد المسيح في مؤتمر نيقا وبعد ما ظهر من كتابات تكشف فساد دعاوي وردت في الكتب القديمة وأهمها ما أشار إليه القرآن الكريم من إخفاء بعض ما جاء في الكتب المنزلة فيما يتعلق بالإشارة إلى بشائر ظهور النبي الخاتم.. وما جاء فيما أخفي وأعلن ووصف القرآن ذلك بقوله **«تَشْتَرِئُونَ بِهِ كُمَا قَبِيلًا»** .. كذلك فقد كتب الدكتور موريس بوكاي عن تناقضات الكتب القديمة مع حقائق العلم الحديث وتقارب القرآن مع هذه الحقائق..

لقد جاء الإسلام ليحطم العبودية: عبودية الإنسان للصنم وعبودية الإنسان للإنسان بعد أن أحلتها تفسيرات الأحبار والرهبان وبعد أن أعلن أعظم عظماء الفكر أرسطو وأفلاطون: أن الرق ضرورة وأنه قاعدة الحضارات وقالت اليهودية: **«لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأَمْمَيْنَ سَبِيلٌ»** أما المسيحية فقد أذاعت لروما أي ترومته المسيحية ولم يتمسح الروم، فلما جاء الإسلام ألغى ملكية الجسد والروح، وفي

الربا ألغى نظام القروض ذات الأضعاف المضاعفة، وألغى ربا الفضل وربا النسبة  
جميعاً، وأقام التعامل على أساس القرض الحسن وإلى ميسرة وقد عاد الربا  
باستثناء أصحاب العجل الذهبي .. إذن فلابد أن يعود العالم إلى الإسلام من  
أخرى، ولا بد أن تتحطم هذه القواعد المتهارة وقد استدار الزمن إلى هيئته يوم  
بعث محمد ﷺ .. ولا بد أن تعود البشرية مرة أخرى إلى منهج الله.

إن النظرية العلمانية دخلت الفكر الإسلامي الحديث عن طريق علي عبد  
الرازق وطه حسين ومن قبلهما أتاتورك وسعد زغلول، لقد أراد الغرب أن يحجب  
القانون الإسلامي ففرض قانونه الوضعي .. وغير أسلوب التربية الإسلامي إلى  
أسلوب الغرب العلماني .. وفرض نظام المصرف الريوي، فماذا نجد الآن بعد  
قرن من تطبيق آتون نابليون، نجد العالم الإسلامي يتراجع وتذهب ثروته ويتمزق  
وجوده، ولكن ذلك الضوء الساري الجديد بين اليقظة والصحوة سوف يحرر  
المسلمين من التبعية فيعود المسلمون إلى الأصالة وإلى المنابع وإلى الوحدة  
الجامعة بإذن الله ..

\* \* \*

## ٤- المنهج والتطبيق

إذا كان للإسلام أن يقدم للحضارة المعاصرة بrama الإنقاذ من الفناء المحقق - الذي تردد إليه الحضارات القديمة الوثنية جميعها (اليونانية والرومانية والفارسية والفرعونية) - فإنما يقدم لها قاعدة.

الربط بين الوسائل والغايات .. والجمع بين المنهج والتطبيق ..

فهذه هي مركب النجاة للحضارة التي استخدمت المنهج التجريبي الإسلامي ثم فصلت بين النظرية والتطبيق « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ، كَبَرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ». .

إن أبرز ما يختلف فيه الإسلام عن النظرية الغربية التي تقوم عليها الحضارة المعاصرة والمجتمع المعاصر هو الفصل بين القيم: والتحرك في إطار وجهة واحدة: من الثبات المطلق في عصر أرسطو إلى التطور المطلق في عصر هيجلتجاوزاً لنظرة الإسلام الأصيلة الجامحة بين (الثوابت والمتغيرات).

فقد ربط الإسلام بين المادي والمعنوي وبين الإلهي والبشري .. وبين الدنيوي والأخروي، وبين الروح والمادة .. بينما لا يزال الفكر الغربي يرى استحالة الجمع بين العنصرين لقيامه أساساً على الانشطارية وعلى الفلسفة المادية وحدها.

وال الفكر الغربي يرى أن هناك استحالة في الجمع بين الفردية والجماعية وقد ظهرت كتابات علماء اللاهوت المحدثين أبحاث عن نقص فكرة (الإله المجسد) تحت عنوان: (أسطورة الإله المجسد) ..

وقال بووكلي: إن الحقائق التي جاء بها القرآن في القرن السادس الميلادي وكشف عنها العلم الحديث اليوم، هي مما كان لا يمكن لبشر أن يعلمه في ذلك التاريخ، ولذلك فإن إيراد القرآن الكريم لها يدل دلالة أكيدة على أنه من عند الله.

ولقد اختلفت النصوص التوراتية والإنجيلية عن القرآن في أمور كثيرة، بل لقد تفوق القرآن في إيراد أجزاء من سيرة النبيين موسى وعيسى ليست موجودة في كتبهما كما بشر ببشرات تتعلق بأمور كثيرة لم تحدث إلا من بعد .. ومنها انتصار الروم على الفرس ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ فِي أَنْتِي الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ فِي بِضَعْ سِنِينَ ﴾ وانشقاق القمر، وأيات أخرى كثيرة.

والليوم يكشف علماء الفلك أموراً أوردتها القرآن، كما يكشف علماء الطب معجزات أوردتها القرآن.

وغاية القول أن الله تبارك وتعالى الذي جعل الإسلام هو رسالة الأنبياء منذ نوح إلى محمد، هو الذي جعل الإسلام الرسالة الخاتمة وكتابها الكتاب الخاتم يجعله مهميناً على الكتب السابقة جميعها وأصول هذه الكتب قد أوردتها القرآن وسجلها حين أشار إلى مضامين التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم .. فما جاء في هذه الكتب مشابهاً للقرآن فهو دليل على أن الكتب السماوية كلها من مصدر واحد هو الله تبارك وتعالى، وليس دليلاً على أن النبي قرأ هذه الكتب وأخذ منها .. ولأمر حكيم يعلمه الله بعث محمد عليه أمنياً ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتَلَوَ مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَخْطُلْهُ بِيَمِينِكَ إِذْنَ لَارْتَابَ الْمُبْطَلُونَ ﴾ .

\* \* \*

## ٤- هنرج اللہ

إذا كان قد تبين أن هناك وحدة إنسانية جامعة للبشرية كلها فإن هذا يصح من خلال التشابه في الاستجابة لأوضاع البيانات والوراثيات والثقافة .. وتكون العقائد هي العامل الأول في تنوع الوجهة إزاء قبول بعض الأعراف أو رفضها .. وأية ذلك أن البشرية تختلف الآن باختلاف عقائدها وثقافاتها بالرغم من أن هناك عوامل أساسية تجمعها .. ولو أن البشرية أسلمت وجهها لنرج الله لقادت الوحدة الإنسانية الحقيقة، أما اختلاف البيانات والوراثيات فإنها لا تمثل إلا شطرًا صغيراً لا يحول دون وحدة الفكر والعقيدة والثقافة، ويجعل من التنوع مصدراً للاختلاف في الفروع.

ومن هنا فإن القول بأن التنوع أو الاختلاف في البيئة أو الوراثة من شأنها أن تخلق حواجز دون الوحدة الجامعة في المساحات الواسعة من الثقافة والعقيدة والأخلاق، فإن هذا قول مرنيود بواقع المجتمعات الإسلامية نفسها وبوقائع التاريخ .. فليس هناك ما يدعوه المستشرقون من أن هناك إسلام عربي، وإسلام تركي وإسلام فارسي، وإنما هو إسلام واحد، لأن مساحة الالتفاء بين المسلمين جميعاً واسعة كبيرة أما مساحة الاختلاف بحكم الجغرافيا أو الوراثة فهي ضئيلة جداً.

لقد صنع الإسلام وحدة المعتقدين له، فجعل ذلك ممثلاً في وحدة العقيدة.

فالفردية هي أبرز سمات الأيديولوجية الليبرالية، بينما الجماعية هي سمة الأيديولوجية марكسيّة، أما الإسلام فإنه يجمع بينهما و يجعل الفرد للمجتمع والمجتمع للفرد، ويدعو المسلم إلى الترقى من الفردية إلى الغيرية.

ذلك فإن الإسلام يدعو إلى التغيير في إطار الثبات، والتنوع في إطار الوحدة وهو ما يعجز عنه الفكر الغربي تماماً.

وفي الإسلام لا تناقض بين المثل العليا والواقع العملي للناس .. كذلك فالإسلام يجمع بين العقيدة والأخلاق ويرى الأخلاق من القيم الثواب التي لا تتغير بتغير المجتمعات، وإنما الذي يتغير هو (التقالييد والعادات) التي هي من صنع المجتمع أما الأخلاق فإنها من قيم العقيدة الأساسية الثابتة.

كذلك فإن الإسلام يفرق بين (المعرفة) والثقافة، فالمعرفة عامة للبشرية كلها، أما الثقافة فهي خاصة بكل أمة، ومن هنا فإن الأمة تتبادل العلوم والمعارف، ولكنها لا تتبادل الثقافات التي هي في الأصل مرتبطة بالعقيدة وسلم القيم الأساسية لكل أمة.

والغرب عندما أخذ حضارة الإسلام لم يأخذ الثقافة، والمسلمون عندما ترجموا علوم اليونان تجاوزوا الفلسفات والمسرح والفنون إلا عندما انحرفت الترجمة على أبيدي حنين بن إسحق وغيره.. واليابان الآن في نهضتها المعاصرة قد أخذت من الغرب العلوم والمعارف ولكنها ما تزال تحافظ على ثقافتها وقيمها وكذلك تفعل إسرائيل.

إننا نحن المسلمين لن نقبل التكنولوجيا والعلوم الحديثة إلا كمواد خام نشكلها في دائرة فكرنا ونشكلها وفق مفهوم الإسلام للحضارة الربانية.

لماذا يُطالب المسلمون والعرب بالتنكر لتراثهم وقيمهم وتاريخهم وأسلوب عيشهم وهم يتتفوقون على اليابان وإسرائيل بأنهم يمتلكون المنهج الرياني الخالد على الدور.

\* \* \*

## ٢٤ - لنا منهجه يختلف

تبثُرَت في السنوات الأخيرة خطة التغريب والغزو الفكري الجديدة في مواجهة الصحوة الإسلامية، فقد كان الغرب بشقيه أو بعنصريه الثلاثة: الغربية والماركسية والصهيونية يظن أن خطة التغريب قد أحكمت حلقاتها وأنها سقطت سيطرة تامة على الأمة الإسلامية وحاصرتها من جميع جوانبها:

تعليمية: وذلك بفرض المنهج الراشد العلماني على نظام التربية الإسلامية.

واقتصادية: وذلك بفرض النظام الريوي على نظام القرض الحسن.

وقانونية: وذلك بفرض قانون نابليون على الشريعة الإسلامية.

كما فرضت نموذجها الغربي على المجتمع في أسلوب العيش والتعامل والاستهلاك .. وقد كان الظن أن المجتمع الإسلامي قد استسلم وأنه وأد حضارة وإيمان وقيم أربعة عشر قرناً من الزمان صنع فيها الإسلام حضارة الرحمة والعدل والإحسان وأخرج البشرية من الظلمات إلى النور.

ولكن التغريب بقواه التبشرية والاستشرافية كان واهماً حين ظن أن المسلمين قد قبلوا الذل وخضعوا للاحتواء واستسلموا للتبعية.

وأنه في خلال العقود الخمسة من القرن الرابع عشر الهجري كانت حركة اليقظة الإسلامية تكشف هذه الحقائق وتثير البصائر حول المفهوم المختلف، والمتغير، والجامع، والإنساني، والعالمي، مفهوم الإسلام الذي جاء به القرآن الكريم وبقيادة محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه وكيف كانت البشرية اليومأشد حاجة إليه مما كان أمرها في القرن السادس الميلادي.

وبعد هذه الجولة الضخمة التي قادها الاستشراف تحت اسم الغزو الفكري والتغريب، في محاولة لتزييف مصادر الثقافة الإسلامية وإشاعة الشكوك والشبهات

وإحياء الفرق وفرض مفهوم التفسير المادي للتاريخ وفرض التيار القومي والإقليمي وما قامت به القوى الاستشراقية بإنشاء دائرة المعارف الإسلامية وما حشده فيها من شبكات وسموم كل هذا قد تكشف أمره اليوم تماماً، وعلم المتفقون المسلمين أن هذه مؤامرة خطيرة ت يريد احتواء الإسلام فتغير مفاهيمه وقيمته، لتعرض عليه منهاً غريباً انشطارياً، يجعله إلى الأديان البشرية أقرب، ولقد تبين للمثقف المسلم العالمي أن الهدف من المؤامرة هو الاحتواء، والعمل على صهر الأمة الإسلامية التي اجتباماً لله تبارك وتعالى لتحمل رسالة التوحيد إلى العالمين وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها والتي حفظ لها ذكرها، هذه الرسالة التي توجه إليها الشبهات والاتهامات بأنها لا تستطيع تقديم حلول لمشاكل العصر، ظناً منهم أن الإسلام دين بشري قابل للتطور ويجب أن يكون مستسلماً لمتغيرات العصر وقابلًا لتبرير واقع المجتمعات المضطربة في مرحلة من أشد مراحل الحضارة انهياراً وفساداً، ولو علموا أن النهج الإسلامي الرياني قادر على الاستجابة لكل متغيرات البيانات والعصور، وفيه من المرونة ومن القدرة ومن العطاء ما يدهش له هؤلاء المغرضون الذين تحاصر فكرهم تجربة الغرب من المسيحية وهي تجربة مختلفة تماماً، إنهم يهدفون إلى نقل الإسلام من الريانية إلى البشرية، ومن النظرة الجامحة إلى الانشطارية ومن تكامل الروح والمادة إلى الفلسفات المادية الوثنية، إنهم يرون الإسلام وهو يقتحم معاقل الغرب وينفذ إلى الوجود الأوروبي فيهزهم هزاً ويملاً قلوبهم بالهلع، حين يرون أنه يقتحم كل أرض وكل فكر، لأنه هو الرسالة السمحاء المحكمة القادرة على العطاء .. وليس الفكر البشري الذي يتخبط أمام المتغيرات ويعجز أمام الأحداث ويحتاج إلى الإضافة والحدف.

إن غاية ما يطمعون فيه وهو مالم يحققوه مهما فعلوا: إزالة التميز الخاص والذاتية الإسلامية، وإخراج المسلمين من منهج حياتهم .. إن نظرية تطور الدين واللغة والقانون ليست نظرية علمية ولكنها نظرية الأهواء والمطامع التي تهواها الأنفس، وإذا كان الغرب قد عرف هذه النظرية فإنه سيعجز أن يطبقها في أفق

الفكر الإسلامي، لأن الإسلام نفسه قائم على العنصرين: الروح والمادة وقائم على المنهجين: الثوابت والمتغيرات. وهو جامع بين الإلهي والبشري، وفيه ما هو ثابت قائم كالأصول العامة وما هو قادر على الاستجابة للتطور وهو ما عرف بالفروع.

لن يقبل الفكر الإسلامي نظرية الفكر الغربي في الفصل بين الدين والسياسة أو بين العلم والدين، فالدين في الإسلام ليس لاهوتاً خاصاً بالعلاقة بين الله والإنسان. ولكنه يجمع العلاقات بين الإنسان والله وبين الإنسان والمجتمع، وهو لا يخالف في القيميات ولا العنصريات ولا الإقليميات؛ لأنه يربط هذه العلاقات جميعها بإطار الإسلام منطلقة منه وعائدة إليه.. وهو الجامع بين العقلانية والوجدانية جميعاً، ومن هنا فإن صراع المذاهب الذي عرفه الفكر الغربي حين كان الدين لاهوتياً يصارع العلم أو يصارع القومية أو يصارع الروح أو يعلو من شأن الإنسان أو العقل أو المحسوس والمادة، كل هذه قضايا يقف منها الإسلام موقفاً واضحاً وهو أنه النظرة الجامحة التي لا تتصارع فيها القيم ولكن تتكامل.

\* \* \*

## ٣٤ - نحن أساتذة الغرب ولن تكون تلاميذه

إن التجربة التي أعطتها الحق تبارك وتعالى للحضارة الغربية قد حققت غايتها، لقد بدأ الغرب تجربته بالمنهج التجريبي الذي صنعه المسلمين والذي عبر بحر الزقاق إلى الأندلس ونما فيه وتطور من خلال جامعات أشبيلية وقرطبة وما لفtherها .. ثم أخذه الغربيون بعد أن أفرغوا الأندلس من العرب والمسلمين وأغلقوا هذا الباب تماماً ثم مضت التجربة إلى غايتها من خلال إطار وثني يوناني روماني في الفلسفة، وبهودي مسيحي في اللاهوت، وقادت الحضارة الغربية على أساس فردية فكان أن أعادت حضارة اليونان والرومان في عناصرها الثلاث الأساسية:

الأولى: الوثنية .. الثانية: الرق .. الثالثة: الriba ..

كانت حضارة اليونان والرومان والفراعنة تقر عبودية البشر للبشر وعبودية البشر للأوثان وقد تجدد هذا تماماً، معارضًا مفهوم الحضارة الإسلامية التي جاءت لتقر التوحيد محل الوثنية، والإباء البشري محل الرق، والتعامل بالرحمة والعدل محل الriba ..

لقد أعادت الحضارة الغربية القيم التي دمرت الحضارات اليونانية والرومانية والفارسية والفرعونية ولكن غلبتها بقفاز من حرير.

فما زال الغرب يرى أنه الجنس الأبيض صانع الحضارة المستطلي على الأجناس .. وهذه هي نظرية (روما سادة ومن حولها عبيد).

ومما زال الغرب يمعن في تعدد الآلهة وعبادة الجسد الجميل وتقيم حضارته على أساس ثورة الجنس وعلى المعدة وحيوانية الإنسان.

إن هذه الداعوي كلها لا تزلزل قلوب المسلمين الواثقة في رسالة محمد ﷺ وفي صدق القرآن ونصحه الموثق وفي أن الإسلام خاتم الأديان ورسوله خاتم المرسلين.

كل هذه المحاولات التي تدعى دعوى النبوة، أو تحاول أن تجعل من القاديانية أو البهائية ديناً بديلاً للأديان، كلها زائفة وأباطيل وشبهات، فالإسلام في مفهومه الأصيل لا يقر هذه الدعاوى التي يرددوها أصحاب مذهب وحدة الوجود والحلول، أو دعوة التناسخ أو الذين يرددون كلمات الاتهام لل المسلمين بأنهم يخضعون لتقاليد بالية، كل هذا مخطط معروف هو الآن مكشوف أمام شباب الإسلام لا تخفي منه خافية.

إنهم يحاولون محاربة النبوة الخاتمة، والتشكيك في الوحي وإثارة الشبهات حول صحابة رسول الله، وابتاعث كلام الباطنية والزنادقة والملحدة وال فلاسفة القدامي وكلام الفرق القديمة الذي انتهى وانهزم وقضى عليه مذهب أهل السنة والجماعة.

وإن شبابنا المسلم يعلم أن هناك فارقاً بين المنهج وبين التطبيق فالمنهج الإسلامي رياضي المصدر، عالمي النزعة، إنساني الوجهة، له طوابعه السمحاء، وأطافله الواسعة، وقدراته على العطاء في مختلف البيئات والعصور .. أما تاريخ الإسلام فهو تجربة بشرية فيها الخطأ والصواب وهي ليست حجة على الإسلام ولكن الإسلام هو الحجة عليها .. فإذا التزم المسلمون بمنهجهم انتصروا وعزوا وإذا خالقوه انهزوا وزلوا، فإذا عادوا عليه عاد إليهم النصر.

ونحن الآن في هذه المرحلة .. مرحلة الضعف والتخلف التي ليس لها من سبب غير سبب واحد هو مفارقة منهج الله وتجاوزه بخداع من قوى تكره الإسلام بدعوى أن المنهج الغربي الحديث هو الذي يستطيع أن يعطي المسلمين القوة لمواجهة النفوذ الوافد، وقد كذبتم الأحداث .. فإن تجربة الولاء والتبعية لم تزد المسلمين إلا ذلاً وتفرقًا، ولقد كانت نكسة ١٩٦٧ هي نقطة النهاية فقد تبين للMuslimين أن كلا التجربتين لم تستطع أن تعطي المسلمين شيئاً وأن عليهم أن يعودوا إلى منهجهم الأصيل هذه العودة هي التي نسميها الصحوة وهي التي تجد

عداء من خصوم الإسلام ومن أتباعهم الذين يفقدونه نفوذه، فهي  
محاولة ماكرة خبيثة سوف تكتب فيها الهزيمة لأعداء الحق ..

وال المسلم لا يعرف اليأس ولا القنوط، لأن دينه هو الذي فتح أمام الإنسان باب  
الأمل والتغافل والثقة بالله: « قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا  
مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ » ..

ونحن نؤمن بأن الإسلام دين الإنسانية ودين الفد، وأن الجولة له والنصر  
معقود بالتزام المسلمين له، والخروج من روح الاستسلام للحضارة المنهارة والتحلل  
والترف وعوامل الجشوع والطمع والكسب الحرام.

إن هذه المحاولات التي تجري عن طريق وسائل الترفيه والتسلية من إشاعة  
روح الرقص، وشعارات الفرعونية، ولعله شأن هائز اندرسون كزعيم للأطفال، كل  
هذا مرفوض، ومريود، فإن مصر لن ترجع ثانية مرة أخرى، ولأن تخلع مصر  
ثوبها الإسلامي لتعود إلى مفاهيم لا توجد إلا على أحجار التماضيل، فالفرعونية  
عصر وليس فكرة.

ومهما كانت أهمية السياحة فإنها يجب أن لا تغير القيم والمفاهيم بهذه  
مرحلة في تاريخ مصر ليس لها ثقافة ولا لغة ولا عودة.

إن أخطر ما يواجهنا اليوم هو قبول روح الاستسلام والتبعية للفكر الغربي  
والحضارة الغربية وإيثار السلامة على المعاناة، والبحث عن سعادة زانفة في برامج  
اليوجا والرقص وتنسى أن ظاهرة الجريمة والجنس البارزة في أفلام السينما  
والمسرحيات هي التي خلقت في وجдан الشباب إيماناً بشرعيتها وتقبلاها وتقليدها،  
وهاهي الأحداث اليومية التي تنشرها الصحف تكشف عن اندفاع عدد من  
فتياتنا للإغراء وسقوطهن في الأخلاص المنصوبة، نتيجة قراءة قصص الجنس  
وسماع ورؤيا مسلسلات ترسم بأحداثها الطريق إلى الواقع في الخطأ، إننا في  
حاجة إلى توجيه لحماية هذه الأجيال وتحذيرها، إن الآباء والأمهات مسؤولون

مسئوليّة حاسمة أمام وجهة أبنائهم وبناتهم .. وعلى الصحافة والمدرسة ووسائل الترفيه والتسلية أن تسلك نفس الطريق.

إن هذا القدر الضخم من الأفلام المطروحة أمام شبابنا في التلفزيون يومياً توحى بأشياء خطيرة أقل ما فيها أن تهدم (الذاتية الإسلامية) الخاصة لمجتمعنا بكل قيمه وعاداته، فما حاجتنا إلى أن تملأ قلوب أبنائنا إعجاباً بمجتمع غريب يحمل في حقيقة أمره وسائل الهدم لقيمنا وأخلاقنا، إن هذه الأفلام يجب أن توقف، فهي تغطي في أساسها احتقارها للشعوب واستعلاء للرجل الآبيض الأوروبي الذي أباد الهندو الحمر وأباد الرقيق الذي استقدمه الغرب من إفريقيا.

وسواء أكانت هذه الأفلام ليبرالية أو ماركسية فهي تحمل الكراهية للعرب والمسلمين والملوكيين من أهل آسيا وأفريقيا وتعلّي شأن الغربي فارس الحضارة وتبّرر عمليات الإبادة والسيطرة على الشعوب واحتلال الأرض وفرض المبادئ بقوة السلاح.

إن الشباب المسلم المثقف يؤمن اليوم بأن التجربة الغربية كلها قد انهارت تماماً، وأن الحضارة الغربية تمر بأشد مراحلها قتامة وتمزقاً، وفي نفس الوقت يطالبنا زكي نجيب محمود، وفؤاد زكريا أن نتبعها وتنصهر فيها وأن ننسى كل تراثنا وقيمنا ونتجاهل تاريخنا وعقيدتنا حتى يرضى عنا الغرب ويستريح، ويعرف أنه سيظل لعشرات السنين قادر على استنزاف ثرواتنا، وتقليل نسلنا، وهدم مقوماتنا بالاستسلام تماماً والانصهار تماماً.

ولو أن هؤلاء المفكرين عرّضوا أهواهم هذه على المنهج العلمي الذي يدعونه لوجوده سرايا خادعاً، وزبداً رابياً، فقد أدت الحضارة الغربية بورها وأثبتت عجزها عن العطاء الصحيح للإنسان خلال خمسة قرون وبورة الحضارة لا تختلف وسفن الله في تدمير من يعجز عن اتباع منهجه لا تتوقف وشأن الحضارة الغربية وأهلها والدعاة لها هو شأن كل الخارجين على منهج الله.

أما المتمسكون بمنهج الله الصامدين، القائمين عليه، المدافعين عنه، الكاشفين  
لسموم أعداء الإنسانية فإنهم هم الصادعون بالحق لهم أجرهم ونورهم.

\* \* \*

## ٤٤ - في مواجهة المؤامرة على الصحوة الإسلامية لابد من بناء قواعد الأساس

إن المؤامرة على الصحوة الإسلامية تدخل مرحلة جديدة من مراحل الاستقطاب الواسع عن طريق التشكيك في سلامة القيم الإسلامية ومحاولة إثارة الشبهات حولها عن طريق أسماء لامعة وصحف واسعة الانتشار والمخططات كلها ترتكز على الشباب المسلم الذي لم تستطع المناهج الدراسية أن تقدم له الحصانة والحماية من الاستقطاب والاحتواء، فوجب عليه أن يحمي نفسه باستكمال التقصّ في ثقافته وتصحيح الأخطاء التي ربما يظن هو أنها مسلمات علمية أو حقائق أساسية. بينما هي لا تعدو أن تكون نظريات وفرضيات قدمتها العقول البشرية بكل ظروفها الخاصة والتحديات التي تواجهها والبيئات التي تعيش فيها .. ومن ثم فإنها لا يمكن أن تقبل بمثابة علوم أو حقائق علمية وليس هناك ما هو علم حقيقي غير تلك التي تقدمها المعامل والأنابيب في مجال العلم التجريبي، أما هذه الفلسفات البشرية التي تحمل طابع العلم الظاهر أو التي تقوم على ركائز من بعض النظريات العلمية فإنها إن ثبتتاليوم فلن ثبت غداً، لأن العلم دائم التغير والنظريات الفلسفية المستمدّة منه في مجال الاقتصاد أو الاجتماع أو التربية أو التاريخ سرعان ما يواجهها مأزق خطير هو «متغيرات العصر» التي تستدعي إعادة النظر في هذه المقررات بالإضافة والحذف وهو ما يواجه هذه الأيديولوجيات كل يوم.

ولقد تنبه المسلمون في السنوات الأخيرة لهذه المحاذير والمخاطر وجرت محاولات كثيرة لن تقديم تصوّر إسلامي لفلاهيم النفس والأخلاق والمجتمع والتربية يكشف عن الفوارق العميقـة بين الرؤى الإسلامية القائمة على القرآن الكريم والسنة النبوية وبين رؤى غربية متضاربة قامت وتقوم على الفلسفة اليونانية والرومانية

والفكر اليهودي والمسيحي الذي نقل إلى الغرب بعيداً عن أصوله التي جاءت بها الأديان السماوية والذي تصارع مع العلوم الحديثة في معركة ضخمة طويلة، انتهت بقيام العلمانية الغربية التي أدارت ظهرها لمقررات الأديان جملة وأنشأت مناهجها الخاصة على أساس عدم الاعتراف بعالم الوحي والنبوة والغيب ومقرراته، والوقوف عند المحسوسات وحدها وإعلاء شأن العقلانية، والتنكر التام لكل ما يتصل بالوجود والروح وعالم الغيب، بل لقد ذهبت إلى أبعد من ذلك إذ تنكرت للمسؤولية الفردية والالتزام الأخلاقي وأقرت نظرية النسبية الأخلاقية والتطور الدائم بينما يقرر الإسلام قاعدة الثواب والعقاب ويجعل الفرد مسؤولاً عن عمله، وليس المجتمع.

ولقد تدارست مؤتمرات كثيرة جمعت ثلاثة من علماء المسلمين مقاومين العلوم الإنسانية والاجتماعية وكشفت عن تعارضها مع مفهوم الإسلام ودعت إلى ضرورة التحرر منها بتقديم البديل، وارتقت صيحة أسلمة العلوم والمناهج والمصطلحات باعتبارها الخطوة المقررة اليوم في عالم الإسلام بعد قرن كامل من الحوار مع المذاهب الغربية ودحض شبكاتها والكشف عن انحرافها الذاتي وعن مغايراتها للوجودان المسلم الذي رباه القرآن الكريم أربعة عشر قرناً على تصور رئيسي عميق.

إن النفوذ الأجنبي يحتشد اليوم للتآمر على الصحوة الإسلامية ويصعد من ضرباته، ويركز أسهمه المسومة على الساحة الإسلامية دون أن يدرى أن هذه السهام سوف ترتد إلى صدره، وأن هذه الصحوة التي تنطلق متجردة من المطامع والأهواء والتي لا تبغي إلا وجه الله وحده، لن تستطيع أي قوة أن تدمرها: ﴿يُرِيدُونَ لِيُطْلَبُوا نُورَ اللَّهِ يَأْفَوِيهِمْ وَاللَّهُ مُتِمٌ نُورِهِ﴾.

لقد تأكد في مجال النظر إلى خطوات الصحوة وتطورها واتساع آفاقها في قارات العالم الخمس، أنها تقوم فعلاً على أساس حقيقة بناها من قبل أولئك

الأبرار الذين سبقوه على الطريق: محمد بن عبد الوهاب، وجمال الدين الأفغاني ومحمد عبده وحسن البنا وعبد الحميد بن باديس والموبدي والنبواني وغيرهم، وأنها تدخل اليوم مرحلة بناء الأساس، ويبعد ذلك جلياً واضحاً في تلك المقررات التي قام بإعدادها علماء المسلمين في مجال تقنن الشريعة الإسلامية وبناء المنهج الاقتصادي الإسلامي وفقه المرأة، وأسلمة العلوم والمناهج، والكشف عن أوكيار التغريب والاستشراق والتبيير والروتاري والماسونية والبهائية والقاديانية على طول خريطة الأمة الإسلامية وعرضها امتداداً من أرخيل الملايو إلى رباط الفتح، وتصحيح نواشر المعارف وخاصة دائرة المعارف الإسلامية التي كتبها عتاة المستشرقين، وما تحمل من سموم، والعمل الدائب على استكمال ما نقص من المناهج وتصحيح ما أخطأ، ولابد من التعرف على مخططات الحوار ووحدة الأديان وادعاء النبوات والتعرف على دوافع توسيع نطاق دعاة العقلانية من ناحية والباطنية من ناحية أخرى وأثر ذلك كله على سعي المسلمين إلى بناء وحدة إسلامية جامعة تكون بمثابة القلاع الحامي لدعوة التوحيد.

ولابد من التعرف على مخططات الرأسمالية العربية والصهيونية العالمية والشيوعية ومطامع كل منها في إزالة المقدسات الإسلامية والتمييز الخاص بهم من أجل صهرهم في بوتقة الحضارة العالمية التي تمر بمرحلة الغروب.

إن مخططات مقاومة الصحوة الإسلامية تتكتشف يوماً بعد يوم من أجل:

أولاً: الحيلولة دون وصول مفهوم الإسلام الأصيل الجامع سليماً إلى الغرب والحصول من بعض علماء المسلمين على اعترافات بأنه لا خلاف بين الإسلام وغيره من الأديان.

ثانياً: محاولة إعطاء المسلمين صورة براقة لمناهج الغرب التي تتسلط يوماً بعد يوم كنداق الخريف وتنهزم أمام مفاهيم الإسلام (نظيرية دارون، مذهب فرويد، الماركسية).

**ثالثاً:** التنكر للدور الذي قام به المسلمون في بناء قواعد العلم والحضارة بتقديم المنهج العلمي التجريبي ومنهج المعرفة ذي الجناحين ومنهج قيام الأمم والحضارات وسقوطها الذي قدمه القرآن الكريم وعشرات من فتاوى الفقهاء المسلمين التي حولتها الغرب إلى قوانين دون أن يعترف بمصدرها.

**رابعاً:** قيام أعداء الإسلام بطبع التاريخ الإسلامي وتغريبه من روح الإيمان التي صنعت الفداء وغيرت وجه البشرية بتفسيره من خلال مذاهب مادية تطفئ نوره وتظهره بمظهر غير مظهره الحقيقي.

**خامساً:** إثارة الخلافات والشبهات حول (أصول) الشريعة الإسلامية و حول تطبيقها خلال أربعة عشر عاماً دون توقف، حتى أوقفها الاستعمار الذي فرض قوانينه الوضعية.

**سادساً:** محاولة القضاء على روح الفداء والبذل والاستشهاد بإيماناً بأن هذه الأمة في رباط إلى يوم القيمة، وذلك بإثارة أجواء الانحلال والترف والرخاوة بين الشباب المسلم حتى لا يكون قادراً على المرابطة في وجه الأعداء والآخطار.

**سابعاً:** الحملة على القرآن الكريم أساساً، وإثارة الشبهات حوله، وإثارة دعاوى بشريّة القرآن بين عديد من التفريبيين، وكذلك الحملة على الفصحي لغة القرآن ومحاولات خلق لغة وسطى أو إحياء العاميات في المسرحيات وأدوات الإرسال.

**ثامناً:** سيطرة مفاهيم ديوبي على مفهوم التربية بتجريد هذه المناهج من الدين والأخلاق، والتتوسع في تاريخ الأمم السابقة على الإسلام وتوسيع تاريخ أوروبا.

**تاسعاً:** تضييق دائرة المؤسسات العلمية الكبرى: الأزهر والزيتونة والقرويين وفرض مناهج غربية عليها في مجال القانون والأدب والتاريخ.

وقد ترددت هذه المخططات في عشرات من الوثائق الغربية الاستعمارية منذ كرومر إلى اليوم، وجرى استخدام المعاهد الاستشارية لتكوين الكوادر والإرساليات الغربية التبشيرية التي تخفي تحت أسماء براقة لتكوين الأفراد الذين سيطروا على مقدرات الفكر والثقافة والصحافة.

إن المحاولة كلها ترمي إلى: (القضاء على الذاتية الإسلامية المتميزة) .. التي صنعتها الإسلام، من أجل إدخال المسلمين في بوتقة الاحتواء والانصهار والمحصار حتى لا يستطيعوا إقامة منهجهم أو بناء مجتمعهم أو تبلیغ رسالتهم ﴿ وَمَكْرُونَ وَمَنْكِرُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ .

إننا في حاجة إلى أن نعرف هذه الحقائق، واتجاه الريح، حتى لا تقاجنا الأحداث ونكون قادرين على الصمود في وجه الزوابع والأعاصير التي ترمي إلى تعويق مسيرة الصحوة الإسلامية أو تعريضها أو إجهاضها.

وليس لدى المسلمين على مهمتهم التاريخية الثقيلة غير معونة الله تبارك وتعالى؛ هذه المهمة هي الثبات واليقين بأنهم على الحق، وبأن نصر الله لابد، أت وقرب: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا اسْتَيْأَسَ الرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كَذَّبُوا أَنَّهُمْ نَصَرُنَا ﴾ .

فلنكن مؤمنين بأمتنا وعقيدتنا ووطننا لا نرجو إلا الحق والخير ندعوا إلى الله على هدى و بصيرة بعيداً عن التعصب أو الانحراف على طريق الله المستقيم بالحكمة والوعظة الحسنة ﴿ وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَتَّصَرُّ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌ عَزِيزٌ ﴾ ..

«يحمل هذا العلم من كل خلف عدوه، ينفون عنه تحريف الفالين، وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين» حديث شريف..

\* \* \*

## ٤٥- قضايا عالمية ورأي الإسلام

مناهج (الفلسفة، الاجتماع، النفس، الأنثربولوجيا) هل هي علوم أم نظريات؟  
(أخطار تبني الجامعات لمناهج العلوم الإنسانية الواقفة)

\* \* \*

كان من أهم ما دار في الملتقى الإسلامي للإسلام والعلوم الإنسانية والاجتماعية في الجزائر موقف الجامعات من تبني المفهوم الواقف لهذه العلوم والأخطار التي تعود من ذلك على ثقافة الشباب المسلم وعلى حياته وعلى فكره، ومن هنا كانت الصيحة التي ردتها جنوبات الملتقى من أكثر من مائة عالم وباحث من مختلف أقطار الأمة الإسلامية بالتحذير من الآثار الخطيرة التي تترتب على هذه التبعية لفكرة يتعارض أساساً مع مفاهيم الإسلام والقرآن والفطرة الإنسانية.

ولقد تبين بطلان القول بوحدة الفكر الإنساني أو الثقافة العالمية؛ ذلك لأن مصدر الوحدة في الحقيقة هو العقيدة والقيم والأخلاق، ولما كانت هناك فوارق عميقة بين الفكر الإسلامي والفكر الغربي فإنه من غير الصحيح أن يبني المسلمون منهجهم على أساس فكر يختلف اختلافاً واسعاً مع عقيدتهم.

ومن هنا جاءت صيحة التحرر من مفاهيم العلوم الإنسانية الواقفة بعد أن كشف الغرب نفسه عن أنها خلال تجربتها لم تتحقق الهدف نظراً لقيامتها على الفروض ووجهات النظر البشرية والأهواء والاعتماد على الأساطير القديمة والخرافة التي تمثل طفولة البشرية، وإذا كان هذا هو ما دفع الغرب إلى إعادة النظر في علوم الإنسانية والاجتماعية فإننا نحن المسلمين لنا ضوابط أخرى يختلف معها هذا الفكر تماماً من أهمها:

أولاً: تعارضه الواضح الصريح مع مفهوم التوحيد الخالص (النبوة والوحى).

ثانياً: مضادتها للفطرة.

ثالثاً: خطئها في تصور الإنسان والقول بأنه مادة وأنه خاضع للشهوات وغير قادر على التحرر منها.

رابعاً: إنكار الفكر الغربي للمسؤولية الفردية والالتزام الأخلاقي والجزاء الأخرى وإقامة منهج المسؤولية الجماعية: مسؤولية المجتمع (وهي التي لا يقرها الإسلام).

كذلك فإن هناك فساداً في المنهج العلمي نفسه المدعى دائماً كذباً وبهتاناً أنه موضوعي وذلك لما عرف عن الفكر الغربي من فصله بين النظرية والتطبيق وبين القول والعمل، «يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقْعُلُنَّ مَا لَا تَفْعَلُنَّ، كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقْرُلُنَّ مَا لَا تَفْعَلُنَّ». ومن إخضاع العلوم الإنسانية للمناهج المادية والتجريبية فضلاً عن «الفكرة المسبقة»، التي تملأ عقول الباحثين الغربيين في الدراسات الإسلامية حيث يبدأون بهدف هدام، ثم يعملون على البحث عن نصوص مقطوعة عن أصولها للاستدلال بها، مما يؤكد أن المنهج الغربي - غير الموضوعي - على الأقل في مواجهة الإسلام - يقوم على الهوى والظن.

ولقد خطت حركة اليقظة الإسلامية في خلال القرن الرابع عشر الهجري خطوات في سبيل الكشف عن فساد وجهة العلوم الاجتماعية والإنسانية الغربية وأنها ليست علمًا حقيقياً وليس أصيلة وليس عالمية وليس صالحة لألم آخر غير أمها وبقي اليوم أن ينتقل المسلمون إلى مرحلة بناء المنهج الإسلامي في هذا المجال، كذلك فإن النظرة الانتقائية التي طرحت (من حيث الجمع بين خيوط من الفكر الإسلامي والفكر الغربي) لن تؤدي إلى شيء لاختلاف الأسس التي تعكم من ذلك خاصة مع عقائد الغربيين عن نسبة الأخلاق والجبرية الاجتماعية، ومن هنا فإننا لا نرى أن هذا الركام تحت اسم العلوم والأيديولوجيات ليس إلا نظريات وفرضيات فلسفية تستدعيها أساساً إلى القيام (أولاً) بتصحيح دائرة المعارف

الإسلامية (التي جمعت سعوم الاستشراق) .. (ثانياً) أن لا نسمح بترجمة أي كتاب في هذا المجال ما لم يقدم له بدراسة العصر والمؤلف والعوامل التي دعت إلى كتابته، وكذلك فعل الغربيون عندما ترجموا التراث الإسلامي في أول النهضة وحين وضعوا أساساً حاسماً حين قال لهم البابا: «خنوا علوم المسلمين ولا تأخذوا دينهم».

وغير صحيح أن المسلمين قبلوا الفكر اليوناني بعد ترجمته بل الحقيقة أنهم وقفوا منه منذ اليوم الأول موقف المعارضه واعتبروا الفلاسفة أمثال الفارابي وابن سينا والكتندي وابن رشد من المشائين اليونان.

وذلك لاختلاف الأرجانون اليوناني عن المنهج الإسلامي في أبرز مفاهيمه وقيمه «وهو التوحيد وتحرير الإنسان» في مواجهة علم الأصنام وعبودية الإنسان الفكرية والجسمية فقد كان الرق عند أرسطو وأفلاطون أساساً ضرورياً للمجتمعات، وكانت الديمقراطية اليونانية خاصة بالساسة الذين يجلسون في القمة والتي ترى أن العبد عبد ولو تسمى أعلى المناصب، والسيد سيد ولو استبعد، ولم يكن هذا مفهوم اليونان والرومان وحدهم، ولكنه كان مفهوم كل الحضارات التي سبقت الإسلام فارسية وهندية وفرعونية.

ومن هنا جاء الإسلام ليحطم هذه العبودية، ويمثلية بعث جديد للإنسان ومن هنا فقد كان كل ما سبقة مقدمة له، ومن هنا قال العلماء بمفهوم (الانقطاع الحضاري) بين ما قبل الإسلام وما بعده حيث أن هذه الثقافات واللغات القديمة قد ولت وانطوت وأصبحت ركام الزيف والخرافة وطفولة البشرية «وهذه التي جاء يجددها التغريبيون تحت أسماء الفلكلور أو الأنثربولوجيا».

وهكذا نجدنا في مواجهة ما يسمى علم الفلسفة أو العلوم الفلسفية التي تدرس الآن في جامعاتنا ومعاهدنا لتزييع قلوب أبناء المسلمين بتقديم مفاهيم زائفة من الفكر الأفلاطوني والباطني والمجوسى والفنوصى يتحدث عن العقول العترة

وعن الفيض، وكلها ريف ما كان لها أن تشکك أبنائنا في مفهوم التوحيد الخالص، حيث تتصل بوحدة الوجود والحلول والاتحاد، وكتابات الحلاج وابن عربي من ناحية وكتابات ابن سينا والفارابي وتنصل بالقراططة والمذكورة والمانوية ورسائل إخوان الصفا والتتصوفة الفارسي والفكر الباطني جملة.

وقد كان حقاً لنا أن لا نعود إلى هذا الركام بعد أن كشف المسلمون منذ القرن الرابع الهجري فساده وقد حطم الإمام الغزالى دعاوى الإباھيين والباطنيين ورد ابن تيمية على منطق أسطو وكشف عن منهج القرآن في الحجاج والجدل، ولكن نجد في العصر الحديث محاولة إحياء هذه النظريات وبعد أن أسقط الغربيون منهج أسطو جاء الاستعماريون في بلاد الإسلام ليفرضوه على المسلمين، ويمنعوهم من المنهج التجريبى الذين كانوا هم صانعوه ومحاولة حشو أذهانهم بالفكر الباطنى وإحياء وحدة الوجود والحلول والاتحاد والتتصوفة الفارسي الذى عمل فيه مستشرق وهب حياته كلها له .. فترك أثاراً تبدو اليوم خطيرة فقد أحيا أمثال روزبهان الشيرازي وغيره من الغلاة وما ينتج عن ذلك مما كتبه كوربان عن الفن والنظرة الجمالية وقد صلح علماء المسلمين الموقف من التتصوف فقالوا: نحن أتباع النصوص لا أتباع الفصوص، واعترفوا بدور الصوفية في الجهاد في سبيل الله ونشر الإسلام ومواقفهم الحاسمة في الحروب الصليبية وصححوا المعادلة بين المنقول والمعقول وجعلوا المعقول متتفقاً مع المنقول والمنقول هنا هو الوحي الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلقه ..

وما يدرس في جامعاتنا عن الفلسفة يضعننا ويضع فكرنا الإسلامي في موضع التبعية، والانحسار بين الفكر اليوناني والفكر الغربي المادي الحديث وهو ليس كذلك إطلاقاً أما مفهوم العلم الذي يدرسه أبناؤنا فهو العلم المفرغ من الإيمان بالله.

فكهم ينكرون الدين فيراه ماركس انعكاساً للظروف المادية ويراه دور كايم

ظاهرة اجتماعية وأن الإنسان عندما يعبد الله فإنما يعبد المجتمع.

ومن هنا تحدث الازدواجية بين ما يقول به الإسلام والقرآن من خلق آدم وما تقوله نظرية داروين، وما من واحد من مؤلّم: دارون، فرويد، نوكايم في شيء فروع العلم الذي يدرس إلا متعارضاً مع مفاهيم الإسلام.

فضلاً عن ذلك الفصل الواضح في العلوم الغربية بين العقل والقلب وبين البعد العقلي والبعد الروحي الذي يرونـه (بعد الخيال والظنون)، لأنـه يدخل في نطاق المحسوس، ومن ثم فإنـ الوحي والنبوة من الأمور المهزوزة. ففي الغرب يقولـونـ: أعتقد وأنـت أعمـى، أو أغـمض عينـيك واتـبعـني، أما في الإسلام فـهـنـاك «ـقـل هـاتـوا بـرـهـانـكـمـ» ، فالعقلانية والروحية يـتعـانـقـانـ في الإسلام.

إنـ نـقـلـنا مـفـاهـيمـ الغـربـ فيـ مـجاـلاتـ النـظـرـ الـفـلـسـفـيـ أوـ الـعـقـليـ أوـ الـرـوـحـيـ فإنـنا نـجـدـ مـفـاهـيمـ مـخـتـلـطـةـ، مـنـهاـ مـفـاهـيمـ عـلـمـ الـأـصـنـامـ اليـونـانـيـ، وـمـفـاهـيمـ الـمـسـيـحـيـةـ النـسـطـوـرـيـةـ وـمـفـاهـيمـ أـفـلاـطـونـ وـمـدـرـسـةـ الرـهـاـ الفـنـوـصـيـةـ، فـلـاـ يـمـكـنـ حينـ تـخـتـلـطـ هـذـهـ مـفـاهـيمـ فـيـ إـسـلـامـ عـلـىـ أـيـديـ الـمـعـتـزـلـةـ أوـ الـبـاطـنـيـةـ أوـ دـعـاـةـ الـجـبـرـ أوـ الـقـدـرـ أوـ الـإـشـرـاقـ أوـ غـيرـهـاـ مـنـ هـذـهـ النـظـرـيـاتـ الـضـطـرـبةـ لـاـ يـمـكـنـ أنـ نـجـدـ فـيـ هـذـاـ كـلـهـ ضـوءـ مـنـ إـسـلـامـ النـقـيـ الصـحـيـقـ القـائـمـ عـلـىـ التـوـحـيدـ الـخـالـصـ بلـ نـجـدـ مـفـهـومـاـ مـخـتـلـطـاـ مـلـفـقاـ يـمـكـنـ تـسـمـيـتـهـ (ـالـتجـسيـمـ)ـ وـهـوـ الـذـيـ أـطـلـقـ عـلـيـهـ عـلـمـاءـ الـمـسـلـمـينـ اـسـمـ التـشـبـيـهـ، الـذـيـ جـاءـ إـسـلـامـ لـيـحـرـرـ الـبـشـرـيـةـ مـنـهـ اـرـتـقـاعـاـ بـالـعـقـلـ الـمـسـلـمـ إـلـىـ الـإـيمـانـ بـالـقـيـمـ الـرـوـحـيـةـ الـعـلـيـاـ عـلـىـ نـحـوـ عـالـمـ الـغـيـبـ، الـذـيـ هـوـ مـنـ أـسـسـ إـسـلـامـ الـأـصـلـيـةـ «ـآـلـمـ \*ـ ذـلـكـ الـكـتـابـ لـاـ رـبـ فـيـهـ \*ـ هـدـىـ لـلـمـتـقـنـيـنـ \*ـ الـذـينـ يـقـمـنـونـ بـالـغـيـبـ» ..

فقد قـدـمـ لـنـاـ إـسـلـامـ تـصـوـرـاـ مـيـتـافـيـزـيـقـيـاـ غـيـبـيـاـ كـامـلـاـ فـأـغـنـاـنـاـ عـنـ الـبـحـثـ عـنـهـ وـأـمـرـنـاـ بـالـإـيمـانـ بـهـ، وـهـوـ مـاـ يـتـصـلـ بـعـالـمـ مـاـ وـرـاءـ الـمـادـةـ، وـهـوـ الـأـمـرـ الـذـيـ خـاصـ فـيـهـ الـفـلـاسـفـةـ وـأـثـارـوـاـ الـشـبـهـاتـ وـأـفـسـدـوـاـ عـقـولـ مـنـ آـمـنـ بـهـمـ، وـضـلـلـوـاـ وـأـضـلـلـوـاـ وـلـمـ يـصـلـلـوـاـ إـلـىـ شـيـءـ، لـاـنـ اللـهـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ وـحـدـهـ هـوـ الـذـيـ يـعـلـمـ، وـلـقـدـ أـعـطـيـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ

ال المسلمين هذا التصور، حتى ينصرفوا عن البحث فيه إلى البحث عن عملهم الحقيقي في الحياة وهو السعي وال عمران.

### الفلسفة الحديثة:

ومن هنا فإن هذا الخليط كله الذي يدرس تحت اسم علم الكلام أو الاعتزاز أو الفلسفة القديمة هو أمر يجب أن تتحرر منه المناهج التعليمية والجامعية. ومن هنا فقد جاءت الفلسفة الحديثة قائمة على إنكار كل ما وراء الحس والمادة وتعدّدت المدارس التي تنكر الغيب والوحى والنبوة والروحيات جميعاً، حتى قالوا: إن العقل هو أسمى نتاج المادة والعالم لم يوجد إلا اتفاقاً ومصادفة وقد كان هدف هذه المدارس المادية سواء في علم الاجتماع أو النفس أو الأخلاق تقويض أركان العقيدة الدينية والاعتزاز بالعقل والعلم وظهر التفسير المادي للتاريخ الذي يقوم على أساس أن نمو الحياة البشرية (فردية وجماعية) يتوقف على الظروف المادية والاقتصادية وأن الصراع بين الطبقات هو الذي يحكم سير التاريخ.

### علم الاجتماع:

وبالنسبة لعلم الاجتماع فقد أخذ المسلمون منطلقاً لهم - ليس من حيث انتهت ابن خلدون بل بما كتبه دوركايم اليهودي الذي كان يكره ابن خلدون ويحقد عليه ويصفه بأوصاف نقلها عنه طه حسين في كتابه (فلسفة ابن خلدون الاجتماعية) حيث أخذت المدرسة الاجتماعية في فرنسا تقدم تفسيراً (تل모دياً ماركسيأً وفق بروتوكولات صهيون) وسار على نمطه كثير من العرب المستعربين ثم نشأت ناشئة من الأصالة تدرس علم الاجتماع على أصوله الإسلامية في مقدمتهم الاستاذ محمد المبارك والدكتور مصطفى حسنين وتوالى الباحثون.

وفي مجال علم النفس كتب الأستاذ محمد قطب وأخرون ووصل حسن الشرقاوي إلى دعامتين أساسية لعلم نفس إسلامي كذلك، فقد درس شيخنا الدكتور محمد عبد الله دراز منهج الأخلاق من القرآن الكريم قارن في بحثه بين منهج الإسلام وجميع المناهج الغربية وكشف تقصيرها وفسادها.

وكل هذه حفريات يجب أن تتسع، في مجال الكشف عن الخلاف العميق بين أصول الفكر الإسلامي وأصول الفكر الغربي (المسيحي اليهودي اليوناني الروماني) ومنها علوم قامت من أجل تركيز نفوذ الاستعمار وقد استعملت نظرية دارون في هذا الصدد، كما استعملت نظرية جوبنيو في الأجناس من أجل انتقاد الأجناس الملونة وإعلاء الجنس الأبيض المستعمر وإعطائه الحق في نهب ثروات الأمم وكانت مفاهيم (الانثربولوجيا) قد نشأت بتشجيع ودعائية الاستعمار حتى يمكن من قهر الشعوب المختلفة وامتصاص ثرواتها، وأن وظيفة انثربولوجي لا توجد إلا في البلاد الاستعمارية (على حد تعبير دكتور زيدان عبد الباقي).

وهذه المفاهيم تتنافى تماماً مع مفهوم الإسلام الجامع بين العوامل المادية والروحية فضلاً عن أن أعظم أحداث التاريخ التي غيرت المجتمعات كانت نتيجة للإيمان والعقيدة وتضحية النفس والمال في سبيل إحقاق الحق وهزيمة الباطل.

إن الحقيقة عندهم هو ما يمكن إدراكه بالحواس الخمس أما ما سوى ذلك فهو ليس بموجود أصلاً أو كالمعلوم، أما الإسلام فقد أقام قاعدة عريضة قوامها العقل والوجدان وتجربة التاريخ حيث أفضل العلم ما دخل من العقل إلى القلب وحيث الإيمان بالغيبيات والإسلام هو الذي وضع قاعدة البرهان «**قُلْ هَاتُوا بِرَهَانَكُمْ**» ، والنظر في السموات والأرض «**قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا**» ، ومنها انطلق المسلمون إلى بناء المنهج العلمي التجريبي، ومنهج المعرفة ذي الجناحين ومنهج قيام الحضارة والمجتمعات وعوامل انتصارها، فالإسلام بهذا هو مصدر كل العلوم والمناهج، قائمة على التوحيد الخالص وعلى أن الله تبارك وتعالى

هو خالق كل شيء، وهو الذي يدير هذا الكون لحظة بلحظة، ومن خلال القرآن الكريم نجد المفاهيم الأصلية الأساسية لعلوم النفس والأخلاق والمجتمع والتربية إلى جانب علوم السياسة والاقتصاد والقانون. وقد استطاع علماء المسلمين اكتشاف بعض القوانين والسنن الاجتماعية من خلال القرآن كما فعل الفرزالي وابن تيمية وابن القيم وابن خلدون.

ولكننا الآن في حاجة إلى توفر أكبر على هذه الدراسات على قاعدة استضافة العلم بنور الوحي والشرع، وقد أقام علماء المسلمين منذ وقت بعيد قاعدة أساسية هي أن لكل أمة شخصية تستمدها من عقيدتها وأخلاقها وأن الأمم لا تنهض إلا ببناء الإنسان وأن من يعيش عصره يجب ألا يتقطع عن ماضيه، إننا نطالب الآن بأسلمة العلوم والمناهج، وتقديم البدائل الإسلامية وتصحيح دوائر المعارف الغربية والوقوف من العلوم الإنسانية موقف الحذر، أما العلوم المادية فيجب أن ننقلها إلى دائرة الفكر الإسلامي واللغة العربية كمواد خام لصنعتها في دائرة عقيدتنا التي تختلف وجهتها عن وجهة الغرب.

وللمسلمين في العلوم التجريبية موقف أيضاً:

يقول جورج سارتون في كتابه تاريخ العلوم: إن هناك مساحة ٣٥٠ سنة متواصلة للمسلمين (من ٧٥٠ - ١١٠٠) تبرز فيها أسماء «جابر بن حيان والخوارزمي والرازي والمسعودي والبيروني وابن سينا وابن الهيثم».

ومعنى هذا تأكيد أولية المسلمين في مجال العلم التجريبي، ومن هنا فإننا أصحاب منهج أصيل يسمح لنا باستيعاب العلوم التجريبية الغربية وإعادة صياغتها في إطار مفهومنا للعلم والحضارة.

١- التماس مفهوم التوحيد الخالص.

٢- بناء المجتمع الإسلامي على شرعة الله تبارك وتعالى.

٢- تأكيد روح الالتزام الأخلاقي والمسؤولية الفردية.

٤- الإيمان الصادق بمسئوليّة المسلم إزاء تطبيق منهج الله تبارك وتعالى.

وفي داخل هذا الإطار يمكن التحدث عن سلم الأوليات في إعادة النهضة والبناء، ومن هنا لابد أن يتشكل المنهج العلمي الإسلامي بمفهوم القرآن لا بمفهوم الغرب، إن الغربيين يلوحون لنا اليوم بالدخول في باحة العلم والتكنولوجيا بقصد مدخول هو أن نذوب في الحضارة الغربية ونقبل أوضاعها السائدة اليوم بكل أخطائها وتجاوزاتها. يريدون أن نضع مقدراتنا في هذا الأتون الموقد الذي يستهلك كل شيء ويصيّر إلى رماد تحت اسم الترف والاستهلاك وتبييد الثروات الطبيعية في آفاق المتع الزائفة حيث يحصل على أضعاف مضاعفة بينما المجموعة الكبرى من البشر يعيشون عيش الكفاف ويموتون جوعاً بماليين كل عام ..

إننا إذا قبلنا احتواء الغرب نكون قد قضينا على ذاتيتنا الخاصة وانصرنا تماماً في البوتقة الغربية في ساعات هزيمتها وانهيارها.

إن مفهومنا الإسلامي يتعارض مع الاستهلاك والتکديس وتدمير مقومات الأمم، فنحن لا نقبل هذا الاتجاه جملة ولنا وجهة أخرى تختلف.

\* \* \*

## ٦٤- نحن المسلمين .. ماذا تعطينا معركة حطين بعد ثمانية قرون ؟

إن الاحتفال بذكرى مرور ثمانية قرون على معركة حطين يعد علامة من علامات التوجه إلى الأصالة، والإيمان بقدرة هذه الأمة على استرداد حقها، وبناء متجدد للجهاد الذي هو فريضة قائمة إلى يوم القيمة وللفداء وبناء الهياكل للقيام به، وللمراقبة في التغور والقدرة على الردع، وإيذان بأن هذه الأمة الإسلامية لا تبنت على الضيم، وأنها قادرة على أن ترد أكاذيب المستشرقين ودعاة الهزيمة من التغربين الذين ينكرون تلك الصفحات المشرقة من بطولة هذه الأمة في مجال المحافظة على وجودها وعلى حماية وجودها، وعلى التجمع في سبيل امتلاك إرادتها وبناء مجتمعها من جديد، وهي دليل يضيء الطريق إلى إعادة ابتعاث تلك الصفحات الكريمة التي تكشف عظمة هذه الأمة وقدرتها على تصحيح تاريخها الذي حاول أعداؤها تزييفه وتغريمه من جوهره في مواقف كثيرة حيث تداعى الأحداث اليوم إلى النظر إليها وتحليلها وإلى جوار حطين، عين جالوت، قضية الأندلس التي يعلو فيها صوت المؤذن بالله أكبر مرة أخرى تدعونا إلى أن نتحدث عن الدور الذي قام به المسلمون في بناء العلم والنهضة وقد كان وجودهم في الأندلس مما وفر على أوروبا سبعة قرون وما يزال علينا أن نفتح ملفات الدولة العثمانية التي حفظت الأمة الإسلامية أربعة قرون من الغزو الأوروبي بعد هزيمة الحروب الصليبية، وبذلك نرد على المضللين الذين لا يحلو لهم غير مهاجمة الأتراك والمماليك وكلاهما قام بدور بارز في حماية كيان الإسلام فالمماليك هم الذين قضوا على بقايا الصليبيين والتار وأوكار الباطنية الحشاشين وأعادوا للإسلام وحدته، والأتراك هم الذين حموا المغرب الإسلامي (تونس والجزائر والمغرب) من مؤامرات الفرنجة.

ما أحوجنا اليوم إلى تجديد مسحات تاريخنا الإسلامي الراخراخ بالبطولة، هذه المسحات المضيئة التي مازالت مطوية حيث لا تتسع لها كتب التاريخ التي تدرس في مدارسنا والتي لا تعني إلا بالتركيز على الإقليمية وت排斥 كلمة العربية محل كلمة إسلام في الحضارة والأدب والفكر والثقافة، تأكيداً للمؤامرة المدبرة على فصل المسلمين في العصر الحديث (تحت الأسماء القومية) عن امتدادهم الإسلامي العريق خلال أربع عشر قرناً، في محاولة لإيجاد تاريخ إقليمي وقومي لن يستطيع أن يثبت أمام وحدة التاريخ الإسلامي الجامعة، ولن يستطيع أن يفرض وجوداً فرعونياً أو فينيقياً أو أشوريأ أو بابلياً، ولن يستطيع أن يفصل بين العرب والترك والفرس والهنود والملائكة مما حاولت ذلك مؤامرات الثقافة حين حاولت أن تصنف أعلام الإسلام تحت أسماء الأمم الحديثة، فالفارابي تركي والغزالى فارسي .. مع إخفاء الحقيقة التي لا سبيل إلى تجاهلها وهي أن المنظومة الإسلامية القائمة على التوحيد والقرآن والفصحي هي التي شكلت هؤلاء الأعلام الذين وسدو بناء الفكر الإسلامي استمداداً من الإسلام الذي قدم منهج العلوم التجريبية ومنهج المعرفة ذي الجناحين والذي أقام فريضة الجهاد لحماية الأمة الإسلامية من عدوان الفاقسين، من حيث إن أهل هذه المنطقة هم خير أجناد الأرض وإنهم في رباط إلى يوم القيمة، حماية لمنهج الله وقدرة على تبليغه للعالمين.

\* \* \*

وقد جاءت معركة (حطين) بعد استعداد طويل من المسلمين وتثبيت ودراسة، فجددت خطوات المسلمين في معاركهم الفاتحة وخاصة معركة فتح دمشق وغيرها، وكان صلاح الدين هو المرحلة التالية في الجهاد للخطوات التي قطعها «نور الدين الشهيد» الذي وسد لهذه المعركة الفاصلة بإعداد المسلمين وتربيتهم تربية إسلامية على مفاهيم الإسلام الصحيحة وتحريرهم من الفكر الإسلامي المضطرب قبل الغزوة الصليبية، وكان هذا هو المنطلق الحقيقي للأرض الإسلامية ورفع راية المقاومة، حيث أقيمت مدرسة التسلح الخلقي التي تحاول أن تبني

الشباب المسلم على الإيمان العميق بالفداء في سبيل حماية وجود الأمة، وذلك عن طريق العودة إلى المنازع في بناء الثقافة الإسلامية وفهم الإسلام فهماً صحيحاً بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع وإحياء القيم الروحية والعلقانية وصقلها وربطها بصبغة الجهاد في سبيل الله وبذل النفس رخيصة وبيعها لله خالصة «إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ» <sup>١</sup> أما الخطة التالية التي رسمها نور الدين فهي تكوين جبهة قوية متحدة لمواجهة الخطر الصليبي يمكن أن يطلق عليها اسم (الجبهة الإسلامية العربية) ..

وقد مضى صلاح الدين على نفس الخطة التي رسمها نور الدين والتي استمدت قوتها ومفاهيمها من نفس المقومات التي انتصر بها رسول الله ﷺ المسلمين على مدى تاريخ النضال وهي مفاهيم أساسية على مدى العصور وإن كانت الوسائل إليها تتغير مع تباين البيئات والعصور ..

ولقد كان الإيمان بالفداء وينصر الله للمؤمنين أساساً من الأسس المتبعة للMuslimين في النصر، والتي تحتاج اليوم أن تستعيدها فلا نقف عند النظرية الغربية المادية القائمة على التقديرات المادية من عتاد وأفراد، ذلك لأن الله تبارك وتعالى أعطى المسلمين هذه الخاصية: خاصية النصر بالعدد القليل مع الإيمان بالفداء وتقديم الأنفس خالصة لوجهه وحب الاستشهاد، وهي مقومات مؤكدة النتائج وقد تحقت في كثير من المعارك الحديثة (حيثما يرفع المسلمون اسم الله أكبر ويثبتون في مواجهة العدو) «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمْ فِتْنَةً فَاثْبِتُوْا وَأَذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا» <sup>٢</sup>.

ولن ينتصر المسلمون في أي معركة يخوضونها ما لم يعتمدوا على العقيدة والقوة معاً، وإن الفداء والرغبة في الاستشهاد تكافئ النقص في العدة والعدد وترزيد ..

ولقد كان هذا الاتجاه في تصحيح العقيدة والتصور الإسلامي هو الأساس

والدعاة الحقيقة التي دفعت هذه الألوف إلى أن تترك بيوتها وأوطانها وأهلها لتموت في سبيل الله، ولتستند الوطن وكان القائد نفسه مثلاً عالياً في الخلق والسماعة وكان موضع ثقة الملوك والأمراء جباراً..

ولقد نجحت خطة (إعادة التسلح الخلقي) كقاعدة للمقاومة فأنشأت مئات المساجد والماراكز والزوايا التي كانت مكاناً للعبادة والاستعداد للقتال وحشد القوى، وأعاد صلاح الدين بنور الدين ذلك البوى بالقرآن في ليالي القتال فضلاً عن حشد القادرين على رسم الخطط وتنظيم المعارك وإعداد أساليب الحصار وأنواع القتال.

وقد جدد المسلمون في عهد صلاح الدين خطة السلف الصالح الذين وصفهم رسول الروم حين قالوا: «رأينا قوماً الموت أحب إليهم من الحياة والتواضع أحب إليهم من الرفعة، ليس لأحد منهم في الدنيا رغبة ولا نهمة وإنما جلوسهم على التراب وأكلهم على ركبهم وأميرهم كواحد منهم، فما يعرف رفيعهم من وضعيعهم، ولا السيد فيهم من العبد وإذا حضرت الصلاة لم يتخلف منهم أحد يغسلون أطرافهم بأيديهم ويخشعون في صلاتهم».

هذا الإعداد الذي قام به نور الدين وصلاح الدين هو الذي حقق نصر (حطين) الذي حقق دخول بيت المقدس بعد قليل.

وقد ظلت حركة المقاومة في مواجهة الصليبيين مضطربة غير حاسمة حتى استطاع نور الدين أن يعطيها مضمونها الفكري والاجتماعي حتى قيل: إن نور الدين كان يعمل من داخل البناء السياسي في عصره..

ولقد ذهب كثير من المؤرخين إلى أن النصر الذي تم على يديه لم يكن نتيجة مصادر قوة حربية أو قيادة حكيمة بقدر ما كان مصدره، ذلك الصدق الوثيق والإيمان العميق، وقد شهد له خصومه، وحتى الذين حملوا حملات ضاربة على الإسلام عجزوا عن أن يتهموا صلاح الدين أو ينكروا مقوماته الإسلامية ..

يقول هاملتون جب: لم يكن صلاح الدين إدارياً بارعاً أو رجل حرب أو إدارة بقدر ما كان هو نفسه القادر على جمع العناصر والقوى التي كانت تستهدف توحيد «الإسلام» في وجه الفزاعة، ثم وجهاها وألهمها، ولم يستعمل في تحقيق هذا الأمر شجاعته وعزمه الذاتيتين في غالب الأحيان وإنما حقق ما حققه ضد أعدائه ضد من ينتعمون إليه انتفاء اسعيأ على حد سواء ..

كان غاية في البساطة، فذاً في النزاهة، لم يكن يؤمن بالألاعيب والمداورات السياسية، ولا يقوم بها، وكان أعداؤه يصطدمون بصخرة مستقرة من إخلاصه لملائكة العلية إخلاصاً لم يكن لأحد من الناس أو شيء من الأشياء أن يزعزعه. وهذا الأمر الذي أدهش (هاملتون جب) في شخصية صلاح الدين هو أصل بسيط من أصول الإسلام، فإنه كان يحاول أن يجد قدوته في تصرفات رسول الله ﷺ قدوة كل قائد ومجاهد ومرجع كل من يتصدى لأمور المسلمين والعرب حيث يجد لديه «المثل الأعلى الذي يصل به إلى طريق النصر».

ويؤكد هاملتون جب أن صلاح الدين لم يكن أمامه غير طريق واحد هو أن يعيد الكيان الإسلامي في دولة موحدة، لا تحت حكمه هو، وإنما بأن يعود إلى حكم الشريعة.

وهكذا تكشف الواقع التاريخية أن النصر الذي حققه صلاح الدين في حطين ومن بعد في القدس، إنما يرجع إلى ذلك الضمان الأخلاقي والروحي العميق الذي كان عاملاً هاماً بجوار القوى العسكرية والحربية.

و يوم عرف المسلمون طريقهم المعنوي الخلقي المأزد للدعم العربي والعسكري فقد أدى الله لهم من عوهم وحقق لهم النصر في حطين والقدس وعين جالوت والزلقة وجميع معاركهم مع الفزو الزاحف عليهم من آفاق الأرض.

ذلك هي عبرة الذكرى الكبرى التي يجب أن يعيها المسلمون والعرب اليوم وهم على مفترق الطرق، ومعهم قضية بيت المقدس المسلوب على نحو يشبه ما كان عليه موقف المسلمين منذ ثمانمائة عام ..

## ٤٧ - أين موقف المسلمين من حضارة العصر؟

زيت المفاهيم التي قدمها توفيق الحكيم وذكرى نجيب محمود

لأنها تتعارض مع مفهوم الإسلام

### أين موقفنا من حضارة العصر؟

إن لنا حضارتنا ولنا مفاهيمنا في الحضارة التي إذا قايسنا بها حضارة العصر وجدناها تختلف اختلافاً واضحاً، فلا نحن نقبل هذه الحضارة ولا ننصرها فيها ولا نوافقها على وجهتها، ونحن في ارتباطنا بالحضارة المعاصرة لم نكن مختارين، ولكنها فرضت علينا بحكم الظروف العالمية التي جعلت منها قوة مسيطرة ومظهراً للنفوذ الأجنبي في بلادنا. ومنذ اليوم الأول للبيضة الإسلامية وقد كانت دعوتنا أن نقف من حضارات الأمم موقف القدرة على الاختيار والرفض بإرادة كاملة، ووفق قانون أساسي واضح.

فإذا كان دعاء الحضارة في هذا العصر ومنهم (توفيق الحكيم وذكرى نجيب محمود) يريدون منا أن نقبل كل شيء وأن ننصره في هذا الوجود العالمي فإننا لا نقبل بوجهة نظر هذه الحضارة وأهلها في مسائل كثيرة، وإن كان علينا أن لا نتردد في قبول الأجهزة والوسائل والأساليب الغربية لنقدم من خلالها فكرنا.

وليس هذا عيباً (فقد فعل الغرب ذلك حين أخذ علوم المسلمين في الأندلس) ونحن نؤمن بالانفتاح على الحضارات والأمم ونؤمن بأن نعيش عصمنا، ولكننا لا نقبل القيم والمفاهيم التي تتعارض مع منهجنا الإسلامي في أمر المجتمع والتعامل وحركة الحياة، وخاصة فيما يتعلق بالتعامل الاقتصادي والربا، والتزاحر على المال الحرام والتنافس على امتلاك الثروات عن طريق الوسائل المحرمة، كذلك فإن لنا في الحضارة بعامة وجهة أساسية واضحة هي أنه لا تتفاصل بالثروة أو بالعنصر

أو بالجنس، فنحن نؤمن بوحدة البشرية: «كلكم لأدم وأدم من تراب، ولا فضل لعربي على أعجمي إلا بالقوى» وأن ثروة الأمم في الحقيقة هي للبشرية كلها وليس لدولة ما، أو لعنصر ما، ومن ثم فنحن نرفض منهج الحضارة الغربية التي تقسم العالم إلى شرق وغرب وشمال وجنوب وفقراء وأغنياء، والتي تستعلي بالجنس الأبيض على البشرية وترى من حقها السيطرة على مقدرات الأمم الملونة والفقيرة وأن تحرم الأمم النامية من حق امتلاك ثرواتها أو إقامة حضارتها خاصة بالنسبة للأمة الإسلامية (التي هي بمثابة القارة الوسطى) والتي تملك المقدرات الضخمة التي تحكم في اقتصاد العالم فضلاً عن موقعها الجغرافي .. دون أن تستطيع استثمارها وتنميتها والتي تodus أموالها خارج بلادها فتندم بها اقتصاد الدول الكبرى، ومنه تفرض هذه الدول البلاد الإسلامية بفوائد عالية.

فكيف نقبل أن ننحصر في هذه الحضارة وهي تسير في طريق مسدود، وتدخل مرحلة المحاق، وتختلف في الوجهة مما يقرره الإسلام بالنسبة لمنهج الحضارة، ثم كيف نقبل أن ننحصر في هذه الحضارة وهي تسير في طريق مسدود وتخالف في الوجهة مما يقرره الإسلام بالنسبة لمنهج الحضارة، ثم كيف نقبل أن ننحصر في حضارة فقدت مقومات المفهوم الصحيح للحضارة من حيث إنكارها للبعد الرياني في بناها والبعد الأخلاقي في حركتها، حتى دخلت مرحلة الانحدار وباتت أوضاعها تتذر بالنهاية المحتومة التي وصلت إليها الحضارات الوثنية في روما وفارس. كيف يمكن أن يطلب إلينا الدكتور زكي نجيب محمود أن نقبل بهذه الحضارة في هذه المرحلة الخطيرة من الانهيار لأمة تبني وجودها على أساس الإسلام.

ومن قبل دعاهما الدكتور طه حسين إلى أن تقبل الحضارة خيرها وشرها، حلوها ومرها، وما يحسن منها وما يعاب، وما أعتقد أن الأمة الإسلامية اليوم يمكن أن تقبل هذا وقد شبّت عن الطوق ونمّت وعرفت أبعاد المخططات التي تريد أن تحطمها وتحتويها وتصهرها في بوتتها .

ألا فليعلم هؤلاء دعاة التغريب أن اليوم غير الأمس وأن هذه الدعاوى المبطلة لم تعد مقبولة في عصر التفتح والاتصال والفهم للمؤامرات التي ت يريد احتواء هذه الأمة وتدمیرها.

وأي خلاف بين الحضارة الغربية المعاصرة والحضارات التي هوت وانهارت، إلا في إخفاء الأنبياء القائلة في قفازات من حرير فما تزال هذه الحضارة تؤمن بعبودية الإنسان للإنسان وعبودية الإنسان لغير الله، كما كانت حضارة يونان وفارس والفراعنة، وهي المفاهيم التي جاء الإسلام ليحطّمها ويذروها أدراج الرياح وما تزال فلسفات أرسطو وأفلاطون في شرعية الرقيق تحول إلى نظريات جونيوا للأجناس، وما تزال التفرقة العنصرية قائمة، في أشد بلاد العالم تمدّيناً وحضارتها.

وكيف يقبل المسلمون أن ينصلحوا في حضارة تجعلهم تابعين وغير قادرين على امتلاك إرادتهم وإبراز ذاتيّهم مهما كان حجم العطاء المادي في هذه الحضارة في مقابل ضياع القيمة الأساسية للحضارة في مفهوم الإسلام وهي العزة والسيادة بالإرادة الحرة الإنسانية والمسؤولية الفردية والالتزام الأخلاقي.

ولا ريب أن أي دعوة إلى تلاقي أو تكامل أو حوار بين حضارتين تختلفان في الجنور، وبين حضارتين إحداهما سائدة سيادة مادية مطلقة، هي دعوة باطلة وهي على حساب الطرف الذي لم يمتلك إرادته بعد فهي ستزيده ضعفاً واحتواءً وانصهاراً حتى يفقد ذاتيته تماماً.

وأي رفعة في حضارة أثينا، أو فلورنسا أو فارس أو غيرها حيث كان السادة يجلسون على القمة يتفرجون على صراع الإنسان والثيران، ويتلذذون بالعيّد الذين يُقتلون وحيث لا يستطيع العبد أن يكون سيداً مهما أتيحت له الفرصة ليجلس في صفوف السادة، وماذا في حضارة الغرب من رفعة وهي تقوم على الجنس الصارخ والخمر والإباحة والمخدرات والماريجوانا وحيث تتمثل المستقشيات باللقطاء

والشواذ، هل هذه هي الحضارة التي يدعونا زكي نجيب محمود إلى أن نقبلها وتجعل تراثنا الإسلامي ظهيراً لها. أو هذا الفن القمي والأدب الساخر الماجن الذي يسمونه روانع الأدب العالمية ويترجمونه إلى لغتنا العربية.

ولا يبعد رأي توفيق الحكيم في شأن الحضارة عن رأي زكي نجيب محمود، فهي مدرسة واحدة هي مدرسة الغرب وإن كانت موزعة بين الوضعية المنطقية والعلمانية المسرحية .. إنه يأخذ على اليقظة الإسلامية أصالتها ورغبتها في بناء منهج أصيل لحياتنا .. وحضارتها مستمدّة من قيمها الإسلامية القرآنية ويسخر منها، لأنها قد رفضت ما عاش يدعو إليه أكثر من خمسين عاماً من مفاهيم الفن والأدب والرواية والمسرح.

وذلك حقيقة واقعة يجب ألا تغضب توفيق الحكيم، لأن مفاهيمه التي استقدمها من الإغريق والغرب ومن مفاهيم الفن للفن وبيكاسو وسارتر، وما تنطوي عليه من تمزق وصراع ومن عبث وصراع، لا تمثل جوهر النفس المسلمة في حقيقتها وإنما تمثل النفس التي صاغتها قاعدة (الخطيئة) فصدرت عنها الفلسفات المادية والوجودية والهيئية مما شغلت به نفسك أكثر من خمسين عاماً ثم قلت أنت: «إنه لم يجد قبولاً وأنه كدخان في الهواء» ..

أما موقفنا من رفاعة الطهطاوي ومحمد عبده فليس على النحو الظالم الذي صورته به .. إن كل ما قلناه إن رفاعة خدع وظن أن الأوروبيين حين أخذوا من الإسلام حفظوا الأمانة فأصبح من اليسر أن نأخذ منهم بضاعتنا وكان هذا حسن ظن من الشيخ الذي لم يتعمق الأمور ولم يقرأ التاريخ حين دعا البابا طلاب العلم من الغربيين الذين وردوا جامعات المسلمين في قرطبة وبلنسية وغيرها أن يأخذوا العلم ولا يأخذوا دين المسلمين، أي: لا يأخذوا المنهج التطبيقي للعلوم التجريبية التي أنشأها المسلمون وأخذها الغرب منذ ذلك اليوم وأقام مؤامرة الصمت ولم يعلن أنه أخذ من المسلمين شيئاً، حتى جاء اليوم من يكشف أن منهج

فرنسيس بيكون مأخذ بالنص من الرسالة للإمام الشافعي.

فلا تثريب على الشيخ رفاعة، ولكن لابد أن نقول إنه كان حسن الظن بفكر مدخول سيطرت عليه وثنية الإغريق ومادية طاليس وإباحتية أفلاطون - أما الشيخ محمد عبده فإنه لم يغترب إلا حين أعلى من شأن المعمول على المعمول (الذي هو القرآن والسنّة) ولو شاء لأخذ بمفهوم ابن تيمية الذي قال: إنه لا يمكن أن يختلف صحيح المعمول مع صحيح المعمول.

ونحن نرى أن المدرسة التغريبية هي التي انفصلت عن الشيخ محمد عبده وحاربته أساساً وأخذت طريق العلمنة والتغريب على يد طه حسين ولطفي السيد وقد كانوا من تلاميذه.

ويسخر توفيق الحكيم من مسألة الحفاظ على الشخصية ويصف الذين يريدونها بأنهم مراهقون، ويريد أن يحطم هذه القاعدة الأساسية في كل حضارات الأمم، وإذا غفلت الأمة عن ذاتيتها وكيانها الخاص فإنها لن تبقى مستجاثحاً للأمم، بل إن أمماً كثيرة تحافظ على شخصيتها وتتجددها وهي شخصية وثنية خرافية قائمة على أساطير وخرافات أو على قواعد من أديان بشرية ووثنية، وهم يحترمون هذه الأمة ولا يسألونها عن أساطيرها ولكنهم يدعوننا نحن إلى أن نتجاهل مسألة الشخصية والذاتية حتى ننصل في أتون الأممية، وماذا يزعجهم من الذاتية الإسلامية إلا أنها تحفظ وجود الأمة، وهي محافظة لا تحول أبداً دون التقدم أو الانفتاح على العالم أو قبول معطيات التكنولوجيا والعلم، بل لعلها تعطي قوة الإيمان بالله الذي يجعل للعلم والحضارة طريقاً أشد سلاماً وقوه وعطاء من طريق الغرب المليء بالثورات والأزمات تلقأه تجاهل الأساس الحقيقي الذي يؤمن بالبعد الرياني الإلهي الذي تنطلق منه الأمة إلى غاياتها وتلتمسه في حركة نموها وعمرانها.

إنها محاولة لتحقيق هدف مبيت في هذه النفوس لم يكشف عنه هو أن تفقد

هذه الأمة ذاتيتها ووجودها ولا تلتمس حضارتها ولا قيمها من مصادرها التي جاء بها الإسلام (القرآن الكريم والسنّة) ولكنهم لا يستطيعون أن يكتشفوا عن هذه الوجهة بل يدورون حولها؛ لأنهم يعرفون أن الأمة إذا تأكد لها ذلك فقد سقطوا سقوطاً نهائياً ..

إن مقدرات الأمم في الإسلام لا تدمر من أجل الأهواء والشهوات ولا توقف على الجنس الأبيض المسلط، ولكنها تمثل عدالة الله ورحمته بالبشرية كلها، إننا لا نقبل أن تندفع في هذا التيار المتعارض مع الأمانة التي وكلها الله تبارك وتعالى إلى الإنسان، من أجل إسعاد البشرية كلها وليس صنفاً واحداً منها.

ومن هنا فلابد من أسلمة مناهج العلوم الطبيعية والتجريبية أيضاً (وليس مناهج العلوم الإنسانية والاجتماعية فحسب) وإدخالها في إطار اللغة العربية ومفهوم الإسلام أساساً من أجل إعادة بناء الحضارة الإسلامية بعد أن انهارت مفاهيم الحضارة الغربية ووصلت إلى هذا الحد من الدمار.

إن الغرب لا يريد أن يخرج المسلمين من دائرة الاحتواء المغلقة، لينصهروا في هذه الحضارة الغاربة، إن المجتمع المسلم له مفهوم مختلف عن مفهوم الغرب في كل شئون التمويل والتنمية والاستهلاك، ولابد أن تعود موارد الأمة الإسلامية المستثمرة خارج بلادها إليها.

إن على المسلمين أن لا يقيموا أنفسهم بالمجتمعات الغربية المعاصرة، حتى يتجنبو المأذق الذي تنحدر إليه.

إن أخطر ما ينخدع المسلمين به اليوم هو القول بوحدة الحضارة أو عالمية الثقافة وذلك لصهر المسلمين في بوتقة الحضارة الوثنية الغاربة والقضاء على ذاتيتهم وتميزهم الخاص الذي جعل لهم التوحيد به طابعاً مستقلأً ليكونوا به قادرين على تبليغ رسالة الإسلام للعالمين بعد بناء مجتمعهم الرباني واستئناف عطائهم الحضاري الأصيل ..

## ٤٨ - اعظم مهام دعاء الأصالة واسلمة العلوم والآداب

### الكشف عن زيف المفاهيم الواقفة

إن أكبر حاجة المثقف المسلم اليوم أن يعرف أبعاد المفهوم الإسلامي في مختلف مجالات دراسته وتخصصه، سواء أكان مجاله الأدب أو العلوم الاجتماعية أو الاقتصاد أو العلوم السياسية، وذلك للكشف عن التصور الإسلامي، هذا التصور الموجود فعلاً بين أيدينا، وفي كتابات كثيرة من أعلامنا والذي ييز ب بصورة واضحة في ميراثنا العظيم (القرآن الكريم والسنّة النبوية المطهرة) ..

ولقد كانت حركة اليقظة الإسلامية منذ أكثر من خمسين عاماً تحاول أن ترسم خيوط منهج الأدب الإسلامي وتصوره في مواجهة المفاهيم المسمومة والزائفة التي فرضها على الأدب العربي أمثال لطفي السيد وطه حسين وأمين الخلوي وسلمة موسى وأخرى بها أدباء آخرون ربما كان ينقصهم أنهم بدأوا من نقطة المفاهيم الغربية المادية فعجزوا عن التعرف من التصور الإسلامي.

ولقد كانت المعارك الأدبية الكاشفة عن وجة نظر الإسلام بمثابة «التراث» الذي يمكن أن يستخلص منه مفاهيم الأدب الإسلامي في مواجهة المفاهيم الغربية التي سيطرت على دراسات النقد والتحليل الأدبي من منطلق أن الإنسان «حيوان» معدة أو «حيوان» جنس، حتى قيل: إن الإنسان حيوان ناطق وذلك في مجال الخضوع الشديد لنظرية دارون التي تعد بمثابة القاعدة الكبرى التي نشأت في أحضانها نظرية التحليل النفسي الفرويدية والوجودية، ونظرية العلوم الاجتماعية التي حمل لوائها مع الأسف - وليس بالصدفة - مفكرون يهود ماسون، لهم أمانة ضخمة للمخطط الماسوني التلمودي الذي كشفت عنه «بروتوكولات صهيون» وهم بقصد تحويل الإنسان إلى حيوان خاضع لغريزتي

البطن والجنس على النحو الذي قدمه ماركس وفرويد ..

لقد أخذنا نحن المسلمين هذا التصور وهذبناه قليلاً ولكنه ظل قائماً في الأساس في مجال النقد الأدبي والتحليل للأعمال الأدبية كما رسمه الذين فرضوا هذا المنهج في كليات الأداب، وحجبوا المفهوم الأصيل الذي قدمه فعلاً في ذلك الوقت أمثال مصطفى صادق الرافعي وغيره.

وظل هذا السوس المادي الإباحي ينخر في الأدب العربي حتى جاء رجال آمنوا بأسامة الأدب وكشفوا عن أخطاء المناهج الغربية على النحو الذي تراه في كتابات الدكتور عبد الرحمن رافت الباشا وتلاميذه.

وكنا قد تنبهنا إلى ذلك منذ السبعينيات في كتابنا (خصائص الأدب الغربي) للكشف عن وجود الخلاف بين مفاهيم الأدبين والثقافتين وأتبنا عن فساد نظريات النقد الأدبي الواقفة ومذاهب تاريخ الأدب وخاصة فيما يتعلق بأخلاقية الأدب وأسلوب الشك والاعتماد على المصادر الزائفة. وإقلالية الأدب وتناولنا أثر الاستشراق في الأدب العربي وأثر الترجمة وأثر الأدب الإغريقي، والأدب الشرقي القديم والمسرحية اليونانية وغيرها.

وقلنا: لماذا لا تكون لنا مدرسة خاصة ولماذا تكون تابعين لمدارس معينة في النقد الأدبي ولا تكون لنا نظريةنا الأصلية، ومدارسنا المبتكرة القائمة على أساس من قيمتنا. ولماذا ناقلم نحن نظريات الآخرين وهي غريبة عنا كما ترى، ولا تكون لنا منهاجنا المستمد من أدبنا؟!

وكان هذا السؤال الموجه إلى أستاذة الأدب العربي في دار العلوم والأزهر بالذات وكليات الأداب ..

ذكرت هذا عندما سألني أخي الدكتور الكيلاني في مؤتمر الأدب الإسلامي بالرياض عن مبدأ تقوين هذه القيم حين قدم الأستاذ حسن البنا تصوراً لأستاذ الأدب العربي ليعرض عليه الدكتور طه حسين الذي تصدر في كلية الأداب ليقدم

مفهوم غربي أخذه من تين وبر وتنير وساند بيف وكيف أنها مفاهيم وافية لا تمثل  
تصورنا لمهمة الأديب ولا مسؤوليته؟!..

وهكذا نرى أن مهمة إعادة الأدب الإسلامي ليس بتقديم النماذج الإسلامية  
فحسب وإنما تقديم التصور الإسلامي بالكشف عن زيف التصور القائم في  
الجامعات والمعاهد اليوم وأخطر ما يواجهنا الآن: هو أدب العبث الذي تقدمه  
نظريّة الوجودية، ونظرية الحداثة التي تجد لها تجمعات كارهة للإسلام والفصحي  
والقرآن، وتهدّف أساساً إلى قطع الحاضر عن الماضي وتشويه البيان العربي على  
نحو ما كرّ خبيث.

وهانحن نجد أولياء التغريب والغزو الثقافي يشنون الغارات على الأصالة  
والبلاغة العربية وعلى كل شيء موروث من دين ولغة وتراث في أسلوب رديء  
يساندهم دعاة الفلسفة والفكر المادي الذين ينبعون في كل مكان لانتهاص القيم  
الإسلامية الأساسية، ومنهم من يعيد عرض الكتب المرفوضة التي فتحت أبواب  
الشك الفلسفية والعلمانية والطعن في المقدسات تحت أسماء لا تخفي على أحد  
كالشعر الجاهلي والإسلام وأصول الحكم.

إن الشباب المسلم يريد أن يفهم حقيقة العلاقة بين الفكر الإسلامي والفكر  
الغربي، والفارق العميق بينهما وما كان الأدب قطاعاً من الفكر، فقد كان  
ضرورياً أن تكشف له وجوه الخلاف بين مذاهب الرومانтика والكلاسيكية  
والواقعية والシリالية وبين مفاهيم الأدب العربي الذي أنشأه القرآن الكريم والسنة  
في أمة البيان الذي هو أعلى ذرة في فنونها بعيداً عن التجسيم والتجسيد، ويعيداً  
عن المحاكاة. وتقليل الطبيعة ودعوى التفوق على الطبيعة، ومن خلال أخلاقيات  
النفس المسلمة بعيداً عن الوثنيات والإباحيات والكشف والعرى والتلوّح في  
تصوير ضعف النفس البشرية، وإثارة نار الشهوات، فالإسلام يدعو إلى تبريد  
العواطف، ويحل مشاكل العاطفة والوجدان عن طريق الزواج وينكر تلك الصور

المزية التي توصف بالحب حيث أصبحت كلمة حب تساوي كلمة جنس، وقد تحطم كل قيم العفاف والشرف والبكارة فيها ..

إنهم يتحدثون عن قاعدة من التراث وبناء عصري: هذه مجمل نظرية فلان وفلان، وهي نظرية ضالة. فكيف يمكن للتراث الرباني القرآني الإسلامي القائم على التوحيد الالتزام الإلخالي والمسؤولية الفردية أن يقبل بناء عصرياً على النحو الذي يقدمونه في الوجودية والهيبية وزواج الرجال بالرجال وصديق العائلة وما يتصل به من خمر وعبث وتدمير لبكارة الفتاة قبل العاشرة، والسفاح الذي يملا المستفسيات وحباب منع الحمل التي تحول دون كشف العمل الفاضح بالإضافة إلى قانون لا يعاقب من ترخص أن تسلم عرضها، وقد انتقلت رياح السموم هذه إلى مجتمعاتنا مع الأسف الشديد فكيف يمكن أن يكون البناء من هذه اللبنات المظلمة العفنة فوق قاعدة من قيم تقوم على النور الكاشف الذي يوجه الطريق إلى السماء ورحمة الله.

إن الدعوة إلى هذا التركيب المضلل يغفلون عن حقيقة أساسية هي أن القرآن والسنة قد قدما منهجاً جاماً ورفيعاً من القيم والنظم لبناء حياة اجتماعية عالية الذرا في الرحمة والإباء والسماحة وتجاوز الأنانية إلى الغيرية، بحيث لا يحتاج المسلم في هذا العصر من الغرب سوى علومه التجريبية والطبيعية والرياضية بحيث يأخذها كمواد خام يصوغها في دائرة مفهومه القائم على التوحيد والإيمان بالله خالق الكون والذي يبدأ منه الأمر وإليه يعود.

هذه الركيزة من البعد الرباني للمجتمع الإسلامي والحضارة الإسلامية تحول تماماً دون تحقيق تلك الأطروحة الضالة التي يقدمها أمثال زكي نجيب محمود وغيره في محاولة لخداع هذه الأمة عن أصولها وقيمها وإغراء لها بقبول حضارة في طريق الغروب بعد أن دمرها الفساد والتحلل ودمرتها الإباحية وكيف يمكن أن يقبل المسلمون حضارة الغرب (وهي أسلوب معيشته الاجتماعي)

المستمد من عقidiته وقيمه وبقالide وقد رفض الغربيون في أول النهضة قبول دين الإسلام، ومن يرجع إلى وثيقة فقد علماء طولوز جنوب فرنسا التي ترجمها الدكتور مختار العباري والتي تتعلق بزيارة لهم لقرطبة وقد حملهم كبير أساقفة طولوز رسالة يدعوا فيها حكام المسلمين بدخول المسيحيين .. وفيها يعترف هذا الوفد بتقدم هائل المسلمين وتقوّى مذهل في مختلف النواحي العقلية، وكذلك تقوّى عقidiتهم الدينية على المسيحية: الأمر الذي اضطرّهم إلى الهرب ليلاً من قرطبة خوفاً على عقidiتهم الدينية من تأثير عقيدة التوحيد وقد أخذ كبير أساقفة العهد (بأن يأخذوا علوم المسلمين ولا يأخذون عقidiتهم).

الليس من حقنا أن نحذر حذرهم، وهلا يرى الدكتور زكي نجيب محمود وغيره أن ذلك أمراً ليس هاماً وعلى المسلمين أن يضعوا عقidiتهم الإسلامية في سبيل الحصول من الغرب على كلمات سماء فارغة تافهة أمثال التقدم، والمعاصرة، والحداثة .. على النحو الذي يكشف لنا عنه أدونيس وغيره من ذوي الضلال..

الحقيقة أن أبناءنا شباب الإسلام المثقف في حاجة إلى حصانة شديدة تجعلهم يهربون ليلاً من هذه الواقع خوفاً على دينهم وعقidiتهم كما هرب وقد علماء طولوز من قرطبة ..

\* \* \*

## ٤٩- على الأمة الإسلامية أن تلتمس كنزها الوباني ولا تتسلل فتات موائد الغرب

هل يعد الحفاظ على الذاتية وحمايتها عيباً يوجه إلى حركة اليقظة الإسلامية بالرغم من تفتحها إزاء الفكر العالمي والإنساني وقيامها أساساً على مفهوم التقدم والتحديث المتحرر من التبعية والانصهار في الأممية، إن مطالبة بعض الكتاب المسلمين بأن يرفعوا هذا التحفظ وأن يقبلوا من الغرب كل شيء هو أمر لا يقول به عاقل أو محب لأمهته أو أمين على كيانها الحقيقي ..

إننا نجد بعض الكتاب يأخذون حماية الكيان والذاتية المتميزة للأمة عيباً ويودون لو فتحت الأبواب على مصاريعها ليدخل كل فكر وكل نظرية حتى تضيع هوية الأمة الخاصة التي حفظتها أربعة عشر قرناً فإذا تحدث متحدث عن التراث أو عن الأصالة أو عن حماية اللغة العربية أو عن خطأ الدعوة إلى تطوير الإسلام أو إلى التفرقة في الفهم بين كثير من المصطلحات ذات الاسم الواحد والتصور المختلف غضب هؤلاء ورموا القائلين بالرجوعية والتخلف وعبارات أخرى كثيرة من بينها السلفية والجمود، وكانت مطالبون تحت مفهوم الدولة العصرية أن لا نبني على شيء من ما مضينا أو كيانتنا ودون تقدير لدى الفوارق العميقة بين الغرب وله كيانه وعقيدته وأدابه وبين عالم الإسلام بميراث القرآن والتبوبي وتراكمه وقيمه ومفاهيمه التي تختلف اختلافاً واسعاً، ويفقد هؤلاء أن الأمم لا يمكن أن تمتزج أو تنصر - وخاصة الأمم ذات المنهج الأصيل - ولكن الأمم تتعاون وتتبادل الخبرات - لا المناهج - وتأخذ ما يصلح لها وترفض ما يتعارض مع قيمها ومفاهيمها.

وأقرب تجربة إلينا هي تجربة الغرب نفسه حين اتصل بالحضارة الإسلامية في الأندلس فأخذ العلوم ولم يأخذ أسلوب العيش ولا مناهج الفكر والعقيدة، لأن له

مناهجه الموروثة عن الحضارتين اليونانية والرومانية، وقد أفرغ ما أخذ من المسلمين في بيته وصهرها، فكيف يساق المسلمون إلى تبعية كاملة لحضارة تختلف وفي مرحلة الماحق والانهيار، وكيف يقول فلان: لابد منأخذ الحضارة بفkerها، ويقول آخر: نجمع بين التراث الإسلامي والمعاصرة .. إن هذا الكلام أشبه بلعب الأطفال المصنوعة من الورق المقوى المدهونة بالألوان البراقة، ولكن عندما تضع يدك عليها تجدها قد تفككت.

إن أمة لها أصالة الأمة الإسلامية لا يمكن أن تخدع ولا يمكن أن يفرض عليها منهج غير منها - حتى في أشد أوقات محنتها وضعفها إبان احتلال الاستعمار لبلادها فكيف الآن وهي تمتلك التفوق البشري والطاقة والإرادة القادرة على اختيار أسلوب الحياة، وكيف وهي قد جربت عشرات السنين أيديولوجيات الغرب التي لم تتحقق لها إلا الفشل والهزيمة والنكبة والنكسa فكان عليها أن تعود مرة أخرى إلى المتابع؛ إلى المصادر الحقيقة لها فهي وحدها القادرة على العطاء والقادرة على تمكينها من بناء مجتمعها.

إن هناك اتهامات كثيرة توجه إلى اليقظة الإسلامية أخطرها أنها تريد أن تعيد حياة السلف الصالحة وتجارب المسلمين الأولين وعلماء المسلمين وخبرائهم في علوم الاجتماع والنفس والأخلاق والتربية يعرفون أن التاريخ لا يعود القهري، وأن المناهج الإسلامية مرنّة قادرة على التشكل والاستجابة لكل عصر وكل بيئة دون أن تضاد التقدم أو التحدي أو العصرية وأنها تواجه تطورات الأمم بمنهج جامع بين الثوابt والمتغيرات، فتتصل فيما بين العبادات والمعاملات.

قدرة الإسلام على الجمع بين القيم والموازنـة بينها والموازنة، بين أوضاعها شيء عرفه العلماء المسلمين دوماً، نتيجة تكامل الإسلام نفسه ومن خلال نظرته الجامعـة التي تختلف مع مفاهيم الغرب التي تقوم على الانشطارية والتي تقف منزعـجة إزاء ترابط العقل والقلب، أو الروح والمادة، أو الإلهي والبشري؛ لأنـها قامت

على الفصل التام بين القيم وعجزت عن التكامل.

فالمسلمون يلتمسون منهج العلم والتقنية في أحدث مراحله ولكنهم يطبقونه في دائرة فكرهم الذي لا يفرق بين الأجناس أو يفرق بين الألوان، أو الذي لا يستعلي بالعنصر على الآخرين، والإسلام يقيم منهج حضارته في إطار السماحة والرحمة والإطار البشري دون صراع الطبقات أو صراع الأجيال أو إنكار فضل الآباء والعجائز والمرضى والمسنين، و يجعل من العلاقة بين الرجل والمرأة، والأبناء والأباء علاقات سلية كريمة ليس فيها دخل ولا خداع، لأنها يقدمها من خلال ضوابط الإسلام ونظمه التي تحكم هذه العلاقات وترسمها في إطار كريم فتحيّل لكل إنسان رغابته في المال والمرأة والجاه وفق قاعدة كريمة قوامها الزكاة، والعقد الشرعي، وأداء حق الفقراء والمساكين وحماية المجتمع.

فليست السلفية في مفهوم الإسلام نكوصاً إلى الوراء ولكنها إضافة جديدة للحياة بمفهوم التقدم (الإسلامي) الجامع بين المادة والروح.

كذلك فالإسلام يرفض العلمانية، لأنها تجعل من الدين أمراً شخصياً خاصاً بين المرء وربه، ولكن الإسلام يؤمن بأن للدين جناحين: علاقة مع الله وعلاقة مع المجتمع، وكثير من القضايا المطروحة في أفق الإسلام غريبة عنه ودخيلة عليه فإذا كانت العلمانية هي نتيجة الخلاف الذي قام في الغرب بين العلماء والكنيسة وكان فصل الدين عن الدولة هو حاصل ذلك الخلاف فإن الأمر في الإسلام لم يقع أساساً، وما كان العلم إلا لبنة من لبنات الإسلام فهو الذي فتح الطريق إلى النظر والتجريب ودعا إلى البرهان فنشأ العلم في أحضان الإسلام بوصفه ديناً جاماً.

والواقع أن هذه المرحلة التي فرض فيها على مجتمع المسلمين الانفصال عن الشريعة الإسلامية وفرضت عليه الأنظمة الغربية، والاقتصاد الرأسمالي، والقوانين الوضعية وال التربية المفرغة من الدين والأخلاق لم تتجاوز مائة عام في أربعة عشر

قرنا كان الإسلام خلالها هو منهج حياة الأمة ونور طريقها فهل إذا عاد المسلمون إلى وضعهم الأصيل بعد أن أغتربوا عنه كان ذلك أمراً غريباً، وإذا قبلوا منهجاً غريباً عنهم لم يألفوه ويختلف مع توحيدهم الخالص كان ذلك أمراً يسيراً، سبحان الله.

إن التغريب كان قد أحس بأنه استطاع أن يفرض وضعًا شاذًا على المسلمين وظن أنه يمكن مع البث الدائم للدعوات الباطلة أن تقنع بها الأجيال الجديدة ومن ثم تنتطوى صفحة المفهوم الصحيح.

ولكن الأمر لم يكن كذلك فقد ظل القرآن ينادي المسلمين يوماً بعد يوم وساعة بعد ساعة ليدلهم على الطريق المستقيم، وليكشف لهم خطأهم في الانحراف تحت ضغوط الانبهار بالغرب أو التبعية، وبقيت الجماعة المسلمة كلها في يقين بأنها على الحق، ولم ينحرف إلا قلة خدعوا أو أثروا مفانين الدنيا.

وتآزرت خطوات خصوم الإسلام على هدف واحد، هو أن تظل اللغة العربية الفصحى عاجزة عن التوسيع، وأن تظل الشريعة الإسلامية محجوبة وراء القانون الوضعي وأن يظل الاقتصاد الريوبي مسيطرًا ولكن الأمة استطاعت أن تبني نفسها وتستكمل مانقص من المناهج وتصبح مسيرة المرأة والمصرف والمجتمع والأسرة.

إن الغرب يحس اليوم بالانحسار في نفوذه فهو يقاتل في سبيل البقاء، ولكن قوى أكبر منه تغلبه، تلك قوى التفوق البشري في عالم الإسلام وقصوره في الغرب، مهما حاول الغرب إغراء المسلمين بالتوقف عن النسل ومهما أغرى أهله بزيادة المواليد، تلك سنة الله الفاتحة التي لا تقهرون سوف تتحطم كل المؤامرات التي ترمي إلى سيطرة جنس معين أو مذهب معين على العالم، فإن طريق المؤامرة والتحكم ومعارضة منهج الله لن تتحقق سلطاناً، وإن تجد الطريق أمامها مفتوحاً.

«يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمٌ نُورِهِ» .

والليوم تعود شعوب الإسلام إلى منهاجها الأصيل وتكتشف كل يوم ثغرات الفساد في مناهج الغرب الواقفة بل إن الأمر قد بلغ أكثر من هذا فإن الغربيين أنفسهم اكتشفوا فساد الأيديولوجيات وطالبوها منذ سنوات بنظام اقتصادي جديد، بعد أن عجز النظامان عن تحقيق الأمن وسكونية النفس لأهل الغرب وتعالى الصيحات تبحث عن البديل وتطلع كثير من أعلام الغرب إلى الإسلام بوصفه منقذًا وبوصفه المنهج الأمثل الذي يوجد فيه ما ينقص الإنسان الغربي وأبرز ذلك: البعد الإلهي في العقيدة والبعد الأخلاقي في المجتمع وتواتر الضربات القاتلة التي تواجه الحضارة الغربية والفساد الخلقي والانحراف وانهيار الأسرة، وانتشار الخمر والإباحيات، كما تواترت الهزات الاقتصادية والمالية وتواترت نذر الله تبارك وتعالى بالكوارث المتواترة والعبرة لمن يعتبر.

إننا أصحاب منهج متميز، وأصحاب كتاب منير، ولها رسالة إلى العالمين وما نحن فيه من تخلف هو عرض زائل، يزول إذا استطاعت النفوس أن تتجه الوجهة الصحيحة، من رضوان الله والعمل بمنهجه، فقد عود الإسلام أهله أن يكشف لهم طريق النصر إذا التمسوه، وما استطاع المسلمين في خلال أزماتهم التي مرت بهم خلال تاريخهم الطويل أن ينتصروا بمفاهيم الغير، وإن يحققوا شيئاً إذا تركوا الكنز الذي معهم مبدداً في الثرى، وهم يلتمسون فتات موائد الغير فلا تنخدع بتلك العبارات التي يسوقها بعض الكتاب حين يحاولون تشكيك المسلمين في الطريق الصحيح الذي ساروا عليه.

وإذا كان أهل الإسلام قد عجزوا أو أصابهم اليأس فإن الله تبارك وتعالى قادر على أن يبعث أجيالاً جديدة أكثر إيماناً، ومن يتطلع إلى الظواهر الجديدة التي تتجلّى كل يوم يعرف أن الطريق أمام الإسلام يضيق ويتسع وفي مقدمة ذلك تجربة الإعجاز العلمي التي هزت الغرب وما يتكتشف كل يوم من سعة كون الله وعظمته خلقه، وتلك القلوب التي تهوي إليه من المفكرين والعلماء، الذين يرون فيه

الحق، وكل واحد منهم بعانته، وما تصاب به الأمم الضالة من هزائم ﴿أَوَلَمْ يَرَوْا  
أَنَّا نَاهِي الْأَرْضَنَ تَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا وَاللَّهُ يَحْكُمُ لَا مَعَاقِبَ لِحُكْمِهِ﴾ فرسوف يؤكّد  
الإسلام مع الزمن أنه هو الحق المُحكم القادر على العطاء على مدى الزمن دون  
أن يصيّبه انحسار أو يحتاج إلى ما تحتاج إليه الأيديولوجيات البشرية من إضافة  
وتحذف ..

\* \* \*

## ٥- لنذر دعاؤه إحياء الفلسفات القدمة ولنفوق دائماً بين الفلسفة والعلم التجريب

هناك برنامج تحت عنوان (روانع التراث الإسلامي) لا يعرض إلا كتب الفلسفة المسمة بالإسلامية من كتابات ابن سينا والفارابي وابن رشد وغيرهم وقد يظن ظان أن هذا هو التراث الإسلامي وحده، أو أن هذه الكتب من التراث الإسلامي حقيقة، وقد تكون هذه محاولة بارعة ضمن محاولات كثيرة تبذل اليوم لإقناع الشباب المسلم بأن هذه الفلسفة المسمة بالإسلامية والتي كتبها هؤلاء هي من أصول الفكر الإسلامي الذي قامت عليه مفاهيمه وقواعده.

وليس الأمر صحيحاً على هذا النحو إنما هي دخائل دخلت إلى الفكر الإسلامي مع ترجمة الفلسفة اليونانية تختلف مع أسس الإسلام الكبرى وهي التوحيد والرحمة والإخاء البشري وإن المسلمين ما لبثوا أن حاربوا وواجهوها وكشفوا عن فسادها وعارضتها لمنهج التوحيد الخالص. وإن هؤلاء الفلاسفة الذين اختاروا جانب الولاء للفكر اليوناني لم يجدوا الطريق أمامهم مفتوحاً للتوفيق بين الفلسفة والإسلام، بل وجدوا من العقبات ما حال بينهم وبين إتمام مهمتهم وخاصة في مسألة التوفيق بين وجهة أفلاطون الروحية ووجهة أرسطو المادية والتي ما يزال الفكر البشري يصطدح حلها دون أن يصل إلى ذلك التكامل الجامع الذي قدمه الإسلام بين العقل والوجود والروح والمادة ووقع الخطأ في النقل والترجمة حتى وضع كتابات هذا بديلاً للأخر من ناحية، وزيف الترجم من الساطرة الترجمة لخدمة دينهم ومذهبهم فحملوها ما لا تحتمل.

وفي محاولة بارعة نجد من يعتبر نفسه وكيلًا لابن سينا، والأخر وكيلًا لابن رشد ومن يتوكلا عن سارتر ومن يتوكلا عن أوجست كونت أبي الوضعيية المطلقة ومن يعتبر شطحات الصوفية أتباع الحلول ووحدة الوجود مصدرًا للوجودية،

المهم في الامر، أننا نفرق في الدراسة هنا بين الفلسفة والعلم ولذلك فإننا نقدر في إعزاز بالغ كل ما كتبه ابن سينا والفارابي وابن رشد في مجال الطب والفقه والموسيقى واللغة، ولكننا نرفض مفاهيمهم في الفلسفة؛ لأنها مستمدّة من الفكر اليوناني القائم على علم الأصنام والذي مهما جرت المحاولة لإقامة الصلة بينه وبين الفكر الإسلامي القائم على التوحيد الخالص فإن ذلك مستحيل استحاللة تامة.

إنهم يستغلون لمعان هذه الأسماء لخداع المسلمين عن فكرة الأصالة الإسلامية القائمة على التوحيد الخالص وعلى مفاهيم النبوة والوحى وعلى الأرجانون الإسلامي المختلف عن الأرجانون اليوناني القائم على العبودية بينما يقوم مفهوم الإسلام على تحرير الإنسان من عبودية الإنسان وتحرر العقل الإنساني من الوثنية والتبعية لغير الله تبارك وتعالى.

ولقد رفض الإسلام مفهوم الفلسفة اليونانية الذي أسرف هؤلاء في قبوله وخاصة ما يتعلق بالعقل الفعال والعقل العشار ونظرية الفيصل وغيرها .. فهذه كلها في نظر الإسلام خرافات، وإن قبول هذه الفلسفات معناه القبول بنوع من الإلحاد أو رفض لمفهوم التوحيد الخالص المترّزه لله تبارك وتعالى.

كذلك فإن النظريات التي طرحتها هؤلاء الفلسفه لم تلق قبولاً من الوجودان الإسلامي الأصيل وواجهت رفضاً شديداً، ومقاومة بالغة، لأنها كانت تعارض مفهوم الفطرة ويختلف مع طبيعة الإسلام البسيطة السمحاء.

ولقد أحدثت ترجمة الفلسفات آثاراً خطيرة بعيدة المدى إذ حاولت أن تفت في النفس المسلمة المقومة، التي تؤمن بالمسؤولية الفردية، والجزاء الآخرفي والالتزام الأخلاقي فكان أن آثارت هذه الفلسفات روحأ من الاستهانة بالمسؤولية وتراخيأ في الخلق الإسلامي واندفاعاً وراء الشهوات تحت اسم «سقوط التكليف» فكان خطر هذه المفاهيم بعيد المدى ..

ومن هنا فقد واجهها علماء المسلمين وخاصة في القضايا الثلاث التي كشف

عن زيفها الإمام الغزالى وهي دعوى: (١) قدم العالم .. (٢) أن الله تبارك وتعالى لا يعلم الجزئيات .. (٣) أن الله لا يبعث الأجساد ولا يحشرها .. وقد شن عليهم الإمام الغزالى حملة ضخمة أسقطت الفلسفة الإلهية الباطلة من خالق ولم تقم لها قائمة.

وإن الغزالى حين ألف تهافت الفلسفه لم يجد من يرد عليه، حتى إذا جاء ابن رشد بعد مائة سنة وحاول أن يرد عليه كان كل شيء قد انتهى .. كذلك فقد كان من مخاطر الفلسفه دعوى تقديم العقل على النص وهي سفسطة حاولوا أن ينسبوها إلى ابن رشد، واتهموا بها الشيخ محمد عبده وما يزال يرددتها اليوم من يكتبون باطلأ تحت عنوان العقلانية (الإسلامية) كذا بينما الإسلام لا يقر هذا العنوان، لأن الإسلام عقلانية وجودانية معاً، هؤلاء الذين يهاجمون (النص) ويمضي ذلك فيقرأه القارئ المتعجل دون أن يدرى أن النص هنا هو كلام الله وكلام رسوله.

كلام الله في القرآن النص الموثق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه والذي حفظه الله إلى أن يرث الأرض ومن عليها ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ أَحَافِظُونَ﴾ وكلام الرسول المروي بالسند المؤكّد فكيف يمكن أن يقال بتقديم العقل على النص؟! هذا العقل الذي نشأ في بيئة مثل البيئة التي نشأ فيها الزنادقة وأهل الفسق والفجور، والمتعلقين بأستار أصنام الحضارة الغربية والغارقين في دعوى الباطل من أمثال فلان وفلان، كيف يمكن لهذا العقل أن يكون حكماً على (النص) وهو غارق في آثامه؟ إن العقل مرأة ليبيته، لا يستطيع أن يهدى إلا إليها، وهو كما وصفه الإمام الغزالى مصباح زيته الوحي، فكيف يمكن للعقل أن يهدى إلى مقاهيم الإسلام وهو يعيش في بيضة المادة والتجسم لا يستطيع أن يخلص منها إلى أفق رفيع. ﴿وَأَتَئُلُّ عَلَيْهِمْ نَبَّا الَّذِي أَتَيْنَاهُ أَيَّاتِنَا فَانْسَلَّخَ مِنْهَا فَأَتَبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَارِبِينَ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَأَتَبَعَ

هَوَاهُ فَمَنْتَهُ كَمْثُلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَثُ أَوْ تَنْرُكُهُ يَلْهَثُ ذَلِكَ مَثْلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ  
كَذَّبُوا بِأَيَّاً تَبَأَّنَ فَاقْصُصُ الْقَسْصَنَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ۝

ومن بعد الإمام الفزالي جاء الإمام ابن تيمية الذي رد منطق أرسطو واليونان كله وزيقه وكشف فساده وقدم منطق القرآن فلم يعد هناك ثغرة ينفذ منها دعاة علم الأصنام.

إن قصة الفلسفة اليونانية مع الفكر الإسلامي كانت نكبة النكبات وبلية البلايا وما هم يعيدهونها جذعة ليفتحوا صفحاتها مرة أخرى من أجل إثارة الشبهات في العقل الإسلامي والوجودان الإسلامي بفتح باب هذه السموم التي كفانا شرها الآئمة الشافعي والفزالي وأبن تيمية وأبن القيم وغيرهم، وفي مقدمتهم الإمام ابن حنبل الذي صمد للمحننة سبعة عشر عاماً حين فتحت أبوابها فتنة خلق القرآن التي جاءت من الفلسفة اليونانية من القول بخلق التوراة.

نحن لا نريد أن نظلم أحداً، فاذب الإسلام يدعونا إلى الإنفاق، فنحن لا نرفض العلماء جملة ولكن نقبل منهم ونرفض، فما كان مما قالوه نافعاً وصالحاً ولا يتعارض مع الإسلام قبلناه، وما كان مخالفًا أعرضنا عنه وكشفنا أمره، فكيف يديه الباحث في إذاعة القرآن الكريم يبحث عن ابن رشد مرة ومرة دون أن يكشف لل المسلم المستمع أن ابن رشد القاضي والفقير علامة كبير ولكن ابن رشد المشاه هو الذي ترجم أرسطو وجد آرائه وأحيا تراثه فذلك لنا منه موقف آخر فنحن نعلم أن أرسطو عارض مفهوم التوحيد حين وصف الله تبارك وتعالى بأنه المرك الذي لا يتحرك وأنه قد خلق الكون وأدار له ظهره، وأنه لا يعلم الجنينات وأن الله تبارك وتعالى دحض ذلك كله في القرآن الكريم فقال: «إِنَّ اللَّهَ يَمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ  
أَنْ تَرُوْلَا بِهِرْقَالٍ»: «وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَدَقَّةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا» ..

ونحن نعلم أن أرسطو جند الرق ودعا إليه وقال باستحالة تحرير الإنسان من العبودية، وقال: إن الحضارة لا تقوم إلا على سادة في القمة وعبيد في السفح

ويمـا قال بـه قـالت أـديان بـعـد ذـاك واعـتنـقـت رـأـيه وقـامـت عـلـيـه حـضـارـات اليـونـان والـرـومـان والـفـرس والـهـنـود والـفـراـعـنـة حـتـى جـاء الإـسـلـام فـحـرـرـهـا مـنـهـ. كـلـ هـذـا كـان يـجـب أـنـ يـقـالـ عـنـدـمـا يـعـرـضـ لـابـنـ رـشـد ..

لقد اسـطـاعـ الشـيـخـ مـصـطـفىـ عبدـ الرـازـقـ أـنـ يـواـجهـ الـحملـةـ التـيـ بدـأـهاـ فـيـ أـولـ هـذـاـ القـرنـ الكـوـنـتـ دـيـ جـلـازـرـاـ (أـولـ مـنـ درـسـ الفلـسـفـةـ فـيـ الجـامـعـةـ المـصـرـيـةـ)ـ حـينـ اـتـهـمـ الـسـلـمـيـنـ بـأـنـهـمـ لـيـسـتـ لـهـ فـلـسـفـةـ وـأـنـ الفلـسـفـةـ العـرـبـيـةـ هـيـ فـلـسـفـةـ يـونـانـيـةـ مـكـتـوبـةـ بـالـلـغـةـ الـعـرـبـيـةـ، فـجـاءـ مـصـطـفىـ عبدـ الرـازـقـ فـكـشـفـ عـنـ أـنـ الفلـسـفـةـ الإـسـلـامـيـةـ تـبـدـأـ بـالـإـلـامـ الشـافـعـيـ وـالـرـسـالـةـ التـيـ هـيـ عـلـمـ أـصـوـلـ الـفـقـهـ. وـمـنـ ذـكـرـهـ الـيـوـمـ سـقـطـتـ الـفـلـسـفـةـ الـمـشـائـيـةـ وـرـجـالـهـاـ الـذـيـنـ تـحـولـواـ إـلـىـ اـحـتـضـانـ الـفـلـسـفـةـ الـمـادـيـةـ الـغـرـبـيـةـ وـتـوزـعـواـ حـولـهـاـ فـعـنـهـمـ مـنـ تـوـلـىـ الـوـجـودـيـةـ وـيـقـيـ منـ يـحـمـيـ تـرـاثـ اـبـنـ سـيـنـاـ وـيـجـددـهـ، وـتـرـاثـ الـفـارـابـيـ وـابـنـ عـرـبـيـ وـابـنـ رـشـدـ فـيـ الـأـخـيـرـ فـيـ مـحاـوـلـةـ لـتـموـيـهـ عـلـىـ الـفـكـرـ الـإـسـلـامـيـ الـأـصـيـلـ الـمـسـتـمـدـ مـنـ التـوـحـيدـ الـخـالـصـ وـفـيـ مـخـاطـرـةـ لـإـثـارـةـ الـشـكـوكـ وـالـشـبـهـاتـ وـالـسـمـومـ التـيـ تـتـيـرـهـاـ هـذـهـ الـفـلـسـفـاتـ الضـالـلـةـ فـنـحـنـ الـيـوـمـ فـيـ حـاجـةـ إـلـىـ أـنـ نـحدـدـ مـوـقـفـنـاـ مـنـ الـعـلـمـ وـمـنـ الـفـلـسـفـةـ.

أـمـاـ الـعـلـمـ فـهـوـ الـعـلـمـ التـجـريـبيـ الـذـيـ يـجـيـءـ مـنـ دـاـخـلـ الـعـاـمـلـ وـالـأـنـابـيقـ، أـمـاـ الـفـلـسـفـاتـ فـهـيـ وـجـهـاتـ نـظـرـ بـشـرـيـةـ تـخـطـئـ وـتـصـيـبـ، وـهـيـ رـبـودـ أـفـعـالـ مجـتمـعـاتـ بـعـينـهـاـ، فـلـاـ تـصـحـ لـأـنـ تـكـنـ عـلـمـاـ عـامـاـ يـنـتـنـعـ بـهـ الـجـمـيعـ وـلـكـلـ أـمـةـ فـكـرـهـاـ وـمـفـاهـيمـهـاـ وـأـسـلـوبـ بـحـثـهـاـ وـيـقـافـتـهـاـ الـمـسـتـمـدةـ مـنـ عـقـيـدـتـهـاـ.

إـنـ الـفـلـسـفـاتـ هـيـ الـفـكـرـ الـبـشـرـيـ الـقـائـمـ عـلـىـ أـهـوـاءـ النـفـسـ الـبـشـرـيـةـ وـعـلـىـ الـظـنـ وـعـلـىـ تـحـقـيقـ الـمـطـامـعـ وـعـلـىـ صـرـاعـ الـأـمـمـ الـمـسـتـعـلـيـةـ بـالـلـوـنـ وـالـعـنـصـرـ .. عـلـىـ الـأـمـ الـمـلـوـنـةـ مـنـ أـجـلـ إـدـامـةـ السـيـطـرـةـ عـلـيـهـاـ فـعـلـيـنـاـ أـنـ نـكـونـ حـذـرـيـنـ فـيـ قـبـولـ مـاـ يـعـرـضـ عـلـيـنـاـ فـيـ هـذـاـ الصـدـدـ وـأـنـ نـعـلـمـ أـنـ «ـالـمـنـطـوـقـةـ إـسـلـامـيـةـ»ـ الـجـامـعـةـ قدـ قـدـمـتـ لـنـاـ

منهج حياة كامل جامع في كل قضايا الفكر والمجتمع والحضارة وإن حاجتنا إلى الغرب تقتصر على التقنية وأن تستفيد من التنظيمات وأن ننقل كل ذلك إلى إطار فكرنا القرآني الإسلامي لنصلحه فيه ونحوئه من جديد وفق مفهوم التوحيد .. الخالص ..

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

\* \* \*

\* \*

\*

# آفاق البحث

الصفحة

الموضوع

|    |                           |
|----|---------------------------|
| ٣  | الإسلام                   |
| ٨  | القرآن                    |
| ١٠ | إسلام القرآن              |
| ١٥ | الأديان                   |
| ١٧ | المعرفة الإسلامية         |
| ٢٢ | النظام السياسي            |
| ٢٥ | النفس والأخلاق            |
| ٢٧ | العلم                     |
| ٣٠ | الإنسان                   |
| ٣٣ | النفس والروح              |
| ٣٥ | وحدة الفكر الإسلامي       |
| ٣٧ | العقل والوجدان            |
| ٣٨ | الثقافة                   |
| ٤١ | التاريخ الإسلامي          |
| ٤٣ | المجتمع                   |
| ٤٥ | الإسلام يرفض الجسم الغريب |
| ٤٧ | تربية الأجيال             |
| ٥١ | تكامل القيم               |
| ٥٤ | الترابط من العلم          |
| ٦٠ | سبق المسلمين              |
| ٦٢ | حقائق أساسية              |
| ٦٥ | قوانين ثابتة              |
| ٦٨ | خطأ القول                 |
| ٧٠ | النظرية الغربية الوافدة   |

|     |                       |
|-----|-----------------------|
| ٧٢  | موقف الغرب من الإسلام |
| ٧٤  | تصحيح الطريق          |
| ٧٦  | التوحيد الخالص        |
| ٧٩  | العبودية لله          |
| ٨٣  | مجموعة من الحقائق     |
| ٨٣  | الأخوة                |
| ٨٣  | منهج الحجاج الإسلامي  |
| ٨٥  | حول السنة النبوية     |
| ٨٦  | مفاهيم الفن           |
| ٨٧  | اللغة                 |
| ٨٨  | ضوء على الصحة         |
| ٩٠  | الدخول في دين الله    |
| ٩٢  | وأخيراً أغرت بالخطأ   |
| ٩٤  | محاولة فاشلة          |
| ٩٦  | هذه أمة اختارها الله  |
| ٩٨  | العمل الحقيقي         |
| ١٠٠ | الماضي والتاريخ       |
| ١٠٣ | مؤامرات يجب أن تكشف   |
| ١٠٥ | القرآن فوق النصوص     |
| ١٠٧ | المنهج والتطبيق       |
| ١٠٩ | منهج الله             |
| ١١١ | لنا منهج مختلف        |
| ١١٤ | نحن أساتذة الغرب      |
| ١١٩ | في مواجهة المؤامرة    |
| ١٢٤ | قضايا عالمية          |

|           |                  |
|-----------|------------------|
| ١٣٣ ..... | معركة حطين       |
| ١٣٨ ..... | حضارة الغرب      |
| ١٤٤ ..... | أسلمة العلوم     |
| ١٤٩ ..... | موائد الغرب      |
| ١٥٥ ..... | الفلسفات القديمة |